
La vida de Jesús
en la Historia

Volumen 1 
Análisis de las fuentes documentales, 

de los estudios astronómicos 
y de los escritos místicos de María Valtorta 

sobre la datación del nacimiento, 
muerte y resurrección de Jesús

 

Liberato De Caro1 
Fernando La Greca2

Agustín Giménez González3

1	 Istituto di Cristallografia (IC-CNR), Consiglio Nazionale delle Ricerche, sede de 
Bari (Italia).

2	 Investigador del Departamento de Estudios de Humanidades, Universidad de 
Estudios de Salerno, via Giovanni Paolo II 132, Fisciano (Italia).

3	 Universidad Eclesiástica San Dámaso, Facultad de Teología, Sagrada Escritura, 
Madrid (España).



Todos los derechos reservados

Título original: 
La vita di Gesù nella storia vol. 1

Traducción del italiano de 
Agustín Giménez González

© Centro Editoriale Valtortiano srl., 2025 
Viale Piscicelli 89-91 

03036 Isola del Liri - Italia
www.mariavaltortastore.com

cev@mariavaltorta.com

ISBN 978-88-7987-462-5

Fotocomposición 
Impresión

Centro Editoriale Valtortiano srl.

Diseño de cubierta by Freepik

Printed in Italy, 2025

Por voluntad expresa de los autores, los derechos que les corres-
pondan sobre la venta de esta publicación serán cedidos a proyec-

tos solidarios para personas sin hogar .

Por lo que respecta a Agustín Giménez, este trabajo ha 
sido realizado con la ayuda del Centro Español de Estu-
dios Eclesiásticos anejo a la Iglesia Nacional Española 
de Santiago y Montserrat en Roma, en el marco de los 
proyectos de investigación del año académico 2023-2024.



5

ÍNDICE

	 Prefacio�������������������������������������������������������������������������������������������� 9

1.	Introducción�������������������������������������������������������������������������������15

2.	La revelación privada como fuente de conocimiento ver-
dadero e histórico sobre el Evangelio y Jesús. El caso 
particular de María Valtorta.����������������������������������������������������21  

2.1 Introducción� 21    

2.2 Enseñanza de la Iglesia sobre las revelaciones privadas� 24    

2.3 Revelaciones privadas sobre la vida de Jesús� 28    

2.3.1 Los filtros de toda revelación privada� 29    

2.3.2 Las revelaciones privadas de María de Jesús de 
Ágreda y de Ana Catalina Emmerick� 34    

2.3.3 El caso particular de María Valtorta� 37

2.3.4 Para saber más de María Valtorta� 43        

2.4 Conclusión  � 56

3.	La astronomía en el centro de las investigaciones sobre 
el Jesús histórico  ����������������������������������������������������������������������59

4.	Datos vinculantes sobre las fechas del nacimiento y 
muerte de Jesús��������������������������������������������������������������������������65

4.1 La datación del inicio del ministerio público de Juan 
Bautista� 65    

4.2 La reconstrucción astronómica del calendario judío del 
26 al 36 d.C. y las posibles fechas de la crucifixión� 77    

4.3 La fecha de la “Última Cena”� 87    

4.4 La referencia cronológica a los “46 años del Templo”� 108    



6

4.5 La fecha de la muerte de Herodes el Grande y el naci-
miento de Jesús� 116    

4.5.1 La fecha de la muerte de Herodes el Grande� 124    

4.5.2 La vinculación astronómica del eclipse lunar� 135    

4.5.3 La correlación entre el período de vigilia del sue-
ño bifásico y el horario del eclipse asociado con la 
muerte de Herodes� 157    

4.5.4 La relación con el día de ayuno citado por Flavio 
Josefo y por la tradición rabínica� 165    

4.5.5 Problemas cronológicos en la datación de la muer-
te de Herodes y la hipótesis del período de corre-
gencia con sus hijos� 177    

4.6 La estrella de Belén� 197    

4.7 El censo de César Augusto y el nacimiento de Jesús� 222    

4.8 La rotación de las clases sacerdotales y el nacimiento 
de Juan Bautista� 239    

5.	La unicidad de la reconstrucción cronológica deducible 
de la vida de Jesús escrita por María Valtorta������������������������259

5.1 Un análisis astronómico preciso de la visión de Gadara� 260    

5.2  El número de Pascuas durante el ministerio público 
de Jesús� 261    

5.3 El bautismo de Jesús� 277    

6.	La datación de la Natividad de Jesús deducida del análi-
sis de los escritos de María Valtorta ���������������������������������������293    

6.1 La fecha en el calendario juliano de la Fiesta de la De-
dicación del Templo como posible datación de la Nati-
vidad� 295    

6.1.1 Años embolismales en el calendario luni-solar judío� 297    

6.1.2 Años bisiestos en el calendario juliano� 299    

6.1.3 Determinación del inicio del mes en el calendario 
luni-solar judío� 305    



7

6.1.4 El inicio de la Fiesta de la Dedicación del Templo 
en términos del calendario juliano� 307    

6.1.5 El nacimiento del Bautista� 314    

6.1.6 El aniversario de la partida de José y María hacia Belén� 327    

6.1.7 Otras fechas importantes de los evangelios de la in-
fancia� 336    

6.2 La “Estrella de Belén” y la reconstrucción cronológica 
del viaje de los Magos en los escritos de María Valtorta � 356    

6.3 La referencia a la cuarta égloga de las Bucólicas de Virgilio �380    

6.4 El censo de César Augusto descrito por Valtorta� 387    

6.5 La fecha del nacimiento y de la muerte de Jesús deri-
vada de la profecía de las “Setenta Semanas”� 399    

6.5.1 El inicio de las Setenta Semanas y la fecha del na-
cimiento del Mesías� 404    

6.5.2 La secuencia de los años sabáticos y la fecha de la 
muerte del Mesías� 407    

6.6 La cronología de la vida de María en relación con el 
nacimiento de Jesús� 416    

7.	Conclusiones�����������������������������������������������������������������������������427

8.	Apéndice: La nota del Dicasterio para la Doctrina de la Fe����438

Índice de los “viajes al pasado”

El reloj nocturno de la Osa Mayor��������������������������������������������������� 63    

El mes de Etanim����������������������������������������������������������������������������� 74    

El Viernes Santo del 23 de abril������������������������������������������������������� 85    

Romanos y judíos en la mesa��������������������������������������������������������� 100    

El origen de Tiberíades������������������������������������������������������������������� 106    

Las Cuatro Torres de Jezrael ����������������������������������������������������������114    

Los mapas dibujados por María Valtorta�������������������������������������� 120    

Las dos ciudades de Gamala en los escritos de Valtorta – Parte I ����������131    



8

Las dos ciudades de Gamala en los escritos de Valtorta – Parte II ������� 139    

Las ruinas de la ciudad de Hatzor������������������������������������������������� 155    

La vainilla����������������������������������������������������������������������������������������163    

Alejandrocena����������������������������������������������������������������������������������174    

El Sermón de la Montaña����������������������������������������������������������������181    

¿Dónde se encuentra la antigua Betsaida?������������������������������������ 186    

La colonia Giulia Beritus��������������������������������������������������������������� 196     

La ciudad de Ippo��������������������������������������������������������������������������� 200    

La ciudad de Siquem/Neápolis ������������������������������������������������������213    

Los carros “de muelles” de Pilato����������������������������������������������������219    

Las herraduras de los caballos������������������������������������������������������� 230    

Los soportes����������������������������������������������������������������������������������� 236    

El doble nombre Cayo Tiberio ������������������������������������������������������� 251    

El tam-tam de los apicultores��������������������������������������������������������� 258    

Las termas de Gadara ������������������������������������������������������������������� 269    

Moscas y enfermedades����������������������������������������������������������������� 275    

Los rosales y las rosas de Juana����������������������������������������������������� 290    

Átomo y molécula��������������������������������������������������������������������������� 301    

El agave americana antes de Cristóbal Colón ��������������������������������312    

Pesca con dos barcas ��������������������������������������������������������������������� 320    

El “ius gladii” ��������������������������������������������������������������������������������� 325    

La Sábana Santa de Turín y su historia oculta����������������������������� 334    

El velo de la Verónica��������������������������������������������������������������������� 343    

La Santa Faz de Manoppello y la Sábana Santa de Turín������������� 354    

¿Tenía Jesús los ojos claros y era pelirrojo? ����������������������������������� 370    

Tumba de Raquel��������������������������������������������������������������������������� 378    

Fortaleza de Masada����������������������������������������������������������������������� 385    

La antigua ciudad de Ramot��������������������������������������������������������� 397    

Las piscinas de Salomón��������������������������������������������������������������� 402    

La pirámide visible desde Matarea ������������������������������������������������413    

Pan de focaccia������������������������������������������������������������������������������� 426    

La confirmación de la tradición cristiana ����������������������������������� 434    



9

Prefacio de  
Napoleón Ferrández Zaragoza4

En muchos estudios sobre la historicidad del Nuevo Tes
tamento se puede leer con frecuencia que los evangelios no 
prestan ningún interés a una cierta narrativa histórica, sino 
que, sobre todo, son testimonios de fe por lo que las cuestio-
nes históricas se escapan absolutamente de las intenciones 
de sus autores. Así se pronunciaba, por ejemplo, la décima 
edición de la Historia de la Tradición Sinóptica (1995) de R. 
Bultmann (†1976), en la que señalaba que los evangelios son 
leyendas vinculadas al culto5.

Como resultado de esta toma de postura, existe desde 
1920 en la exégesis protestante, y en gran parte de la católica 
desde 1960, una cierta pérdida del interés histórico de las 
narraciones evangélicas. Los evangelios eran abordados 
sólo desde la perspectiva de los intereses teológicos del autor 
o de su estrategia narrativa, haciendo que los estudios his
tóricos fueran desacreditados como “historicismo naïve”. 
La avalancha de estudios sobre la crítica de la redacción, 
la lingüística, los estudios narrativos y sociológicos en las 
décadas recientes tiene su origen aquí. Sin embargo, en rea-
lidad, los evangelios tienen la intención de narrar un evento 
del pasado, es decir, la historia única de Jesús que, efecti-
vamente, tiene un significado fundamental para el presente 

4	 Sacerdote diocesano, doctor en teología bíblica por la Universidad Eclesiástica 
de San Dámaso de Madrid. Pertenece al Departamento de Sagrada Escritura de 
esta Universidad y es miembro de la Asociación Bíblica Española.

5	 Cf. R. Bultmann, Historia de la Tradición Sinóptica (BEBíb 102; Salamanca 
102000) 303-304. Del original: Die Geschichte der synoptischen Tradition (Van-
denhoeck & Rupercht, Göttingen 101995). 



10

tanto del narrador como de los lectores y de toda la humani-
dad. Si bien los evangelios no pueden ser comprendidos en 
su sentido más profundo si se renuncia a su esencial direc-
ción hacia la salvación, también es verdad que presuponen 
necesariamente una “premisa histórica” contenida en sus 
narraciones. Es, por tanto, un error de base debilitar la ini-
cial intención de los evangelistas de informar sobre la perso-
na histórica de Jesús en el tiempo y en el espacio.

En las últimas décadas del siglo XX y en los inicios del 
siglo XXI, sobre todo a raíz de los fantásticos descubrimien-
tos de los manuscritos de Qumrân, se ha desarrollado una 
corriente de estudios que sitúan los textos evangélicos en 
una fecha temprana y muy cercana a los acontecimientos 
que se narran. Los trabajos de J. O’Callaghan con los papi-
ros griegos de la cueva 7 de Qumrân, los profundos estudios 
filológicos de J. Carmignac y C. Tresmontant descubrien-
do un texto de origen semítico detrás de los actuales textos 
evangélicos griegos, acentúan el carácter de la redacción de 
los evangelios como testimonios narrados por testigos pre-
senciales. En el prefacio a su obra de 1995 Vangelo e sto-
ricità. Un debatitto, Stefano Alberto recoge una cita de la  
revista “30 Giorni”, en la que dice:

Es importante encontrar los argumentos históricos, ar-
queológicos, literarios, para explicar al hombre de hoy que 
su fe se funda en un evento sucedido en la historia de los 
hombres. Documentar a través de algún papiro de Qumrân 
que los primeros cristianos eran personas reales, que el evan-
gelio, las Cartas de Pablo son documentos reales, escritos 
cuando estas cosas sucedieron, es el primer paso para com-
prender la historicidad de las palabras y las obras de Jesús6.

6	 30 Giorni, diciembre 1991, pp.46s.



11

Un factor que se ha descuidado mucho en la crítica de las 
formas evangélicas7, la corriente de estudios casi preponde-
rante en el siglo anterior, es el valor de la memoria personal, 
que puede retener lo que ve y oye por décadas. Se trata de un 
elemento clave en el contexto judío del tiempo de Jesús. Así 
lo expresa Lucas en el prólogo de su evangelio: “Puesto que 
muchos han intentado narrar ordenadamente las cosas que 
se han verificado entre nosotros, tal como nos las han trans
mitido los que desde el principio fueron testigos oculares y 
servidores de la Palabra” (Lc 1,1-2); y, de otra manera, ya que 
se trata de un discurso pronunciado por el Apóstol Pedro, en 
los Hechos de los Apóstoles: “Vosotros sabéis lo sucedido en 
toda Judea, comenzando por Galilea, después que Juan pre-
dicó el bautismo; cómo Dios a Jesús de Nazaret le ungió con 
el Espíritu Santo y con poder, y cómo él pasó haciendo el 
bien y curando a todos los oprimidos por el Diablo, porque 
Dios estaba con él; y nosotros somos testigos de todo lo que 
hizo en la región de los judíos y en Jerusalén; a quien llega-
ron a matar colgándole de un madero” (Hch 10,37-39).

Si en el primer texto, el del prólogo del evangelio de Lu-
cas, se habla de testigos oculares que han transmitido “las 
cosas que se han verificado entre nosotros”, en el segundo, el 
del libro de los Hechos de los Apóstoles, en un discurso pro-
nunciado por Pedro, se habla de un “vosotros” que es cono-
cedor de lo sucedido entre la predicación de Juan Bautista y 
la muerte de Jesús, y un “nosotros”, es decir, los testigos ocu-
lares que testimonian dicha historia. El estudioso católico 
M. Hengel, en su artículo de 2005 “Eye-witness memory and 
the written Gospels”8, habla del tesoro de la memoria cuan-

7	 La Pontificia Comisión Bíblica, en su documento “La Verdad Histórica de los 
Evangelios” del 21 de abril de 1964, valora este método, aunque previene de sus 
límites.

8	 M. Hengel, “Eye-witness memory and the written Gospels. Form Criticism, com-



12

do explica que la comunidad cristiana primitiva se reúne en 
torno a los testigos oculares de la vida, la muerte y las apari-
ciones de Jesús después de su resurrección. 

Todo lo referido a los testigos oculares del Nuevo Testa-
mento ha centrado la atención de varios autores en los úl
timos años. Simplemente citamos dos importantes estudio-
sos cuyas obras han aportado mucha luz. Por una parte, los 
trabajos del alemán C. P. Thiede sobre la papirología y la da-
tación de los evangelios9 y R. Bauckham con su obra Jesus 
and Eyewitnesses: The Gospels as Eyewitness Testimony.

El libro que tienes en tus manos es una preciosa y pro-
funda aportación al estudio sobre la historicidad de los 
evangelios y se integra, con pleno derecho, en la corriente 
de investigación sobre el Jesús histórico. Ahora bien, no po-
demos obviar una primera dificultad que el lector puede en-
contrarse: se trata de la pregunta por una de las fuentes del 
libro. ¿Puede una revelación personal ponerse a la altura de 
los hallazgos arqueológicos, filológicos y las investigaciones 
sobre historiografía? Las visiones de María Valtorta, ¿pue-
den ser tratadas como aportaciones científicas? Los autores 
de este volumen resuelven esta posible dificultad del lector 
en el punto dos de la obra, donde se expone la doctrina ecle-
sial sobre el valor de las revelaciones privadas.

Los escritos místicos de María Valtorta tienen su con-
texto en la Segunda Guerra Mundial y en los años inme-
diatamente posteriores. María escribe postrada en cama y  
semiparalizada de cintura para abajo, sin libros ni acceso a 
biblioteca alguna. Sólo dispone de una Biblia y un dicciona-

munity tradition and the authority of the authors”, en: M. Bockmuehl – D. A. 
Hagner, (eds.), The Written Gospel (Cambridge 2005) 70-96.

9	 C. P. Thiede, Jesus, Life or Legend? (Oxford 1990); C. P. Thiede–M. D’Ancona, 
Testimone Oculare di Gesù. La nuova sconvelgente prova sull’origine del Van-
gelo (Casale Monferrato 1996). 



13

rio de lengua italiana. Su obra, actualmente en diez volúme-
nes, tiene por nombre El Evangelio como me ha sido reve-
lado10. El trato que los autores del estudio que tienes en tus 
manos dan a los textos de M. Valtorta tiene un alto carácter 
científico, cuyos resultados sorprenderán al lector. Cierta
mente, las descripciones de los escritos de la mística italiana, 
a pesar de escribir desde su habitación, no contienen errores 
geográficos ni históricos. 

Llama la atención que los relatos de M. Valtorta se expo-
nen a ser estudiados con los métodos históricos y científicos 
teniendo como punto de arranque la astronomía. Así lo pre-
sentan los autores en tercer apartado de la obra: La astro-
nomía en el centro de las investigaciones sobre el Jesús hi-
stórico. En efecto, en sus escritos M. Valtorta se detiene a 
describir el estado del cielo, la posición de las estrellas, las fa-
ses lunares comprobables por la ciencia astronómica. De esta 
manera, a través de estas sorprendentes y detalladas descri-
pciones se pueden fechar muchos acontecimientos con una 
enorme precisión.

En este primer volumen los autores se proponen ofrecer 
la datación del nacimiento de Jesús y su crucifixión, muer-
te y resurrección, coincidiendo con los datos que ofrecen 
los evangelios, así como la historiografía antigua. De esta 
manera, los acontecimientos que se fechan están entrelaza-
dos con la muerte de Herodes, el censo de César Augusto, 
acontecimientos que también narra M. Valtorta, teniendo 
en cuenta las cuentas del calendario juliano con sus años bi-
siestos y el hebreo con los años embolismales. 

El resultado de este concienzudo estudio impresiona al 
lector primero por su coherencia, y segundo porque se ha 

10	 M. Valtorta, El Evangelio como me ha sido revelado, Vol. I-X, CEV, 42001. 



14

contado con unas revelaciones privadas.
Ni que decir tiene que estas investigaciones tienen una 

prehistoria en la persona y trabajo de los autores. El físico 
y estudioso de técnicas de investigación sobre la materia a 
nivel atómico D. Liberato De Caro, el historiador D. Fernan-
do La Greca, experto en historia de Roma y cronología de la 
vida de Jesús, y el sacerdote madrileño, D. Agustín Gimén-
ez, profesor de Antiguo Testamento y experto en lenguas 
semíticas, garantizan un estudio con la solidez propia de 
quienes indagan con verdadero rigor.

Dejamos este libro en tus manos. A ti, lector, que te aden-
tras en estas líneas, te deseamos que la lectura te sirva «para 
que conozcas la solidez de las enseñanzas que has recibi-
do» (Lc 1,4).



15

1. Introducción

La historia del cristianismo siempre ha estado marca-
da por la presencia de místicos, de personas que afirman 
haber tenido conversaciones directas con Jesús, visiones de 
la Virgen y de los santos, o conocimiento de eventos futuros 
y pasados. Ante estos fenómenos parecería que no se pue-
de realizar ninguna verificación científica. Además, existen 
patologías psíquicas que provocan alucinaciones, visiones, 
fenómenos psicosomáticos que condicionan también la vida 
religiosa de los afectados. Por ello, se tiende a reducir todos 
los fenómenos místicos al ámbito de las patologías psíquicas 
o, a lo sumo, se renuncia a priori a someterlos a una verda-
dera y exhaustiva investigación.

En los últimos años, sin embargo, se ha demostrado que 
un enfoque científico crítico y preciso, utilizando la astro-
nomía, la arqueología, la historia y muchas otras discipli-
nas, puede convertirse en una ayuda útil para analizar los 
escritos de los místicos y llegar a resultados inesperados. De 
hecho, una serie de publicaciones científicas y ensayos re-
cientes han obtenido resultados sorprendentes a partir de 
estudios sobre los escritos de una mística italiana que vi-
vió en el siglo XX, María Valtorta11. Esta mística recogió en 

11	 H. J. Hopfen, Indice e carta della Palestina per «L’evangelo come mi è stato 
rivelato» di Maria Valtorta, CEV, 2003; J. F. Lavère, L’enigma Valtorta, CEV, 
2012; L. De Caro, I cieli raccontano, Vol. I-IV, CEV, 2014-2019; E. Matricciani, 
L. De Caro, Finzione letteraria o antiche osservazioni astronomiche e meteo-
rologiche nell’opera di Maria Valtorta?, en “Scienza e Ricerche”, 44, 2017, pp. 
5-20; E. Matricciani, L. De Caro, Literary Fiction or Ancient Astronomical and 
Meteorological Observations in the Work of Maria Valtorta?, en “Religions”, 
8, 2017, pp. 1-23; E. Matricciani, L. De Caro, A Mathematical Analysis of Ma-
ria Valtorta’s Mystical Writings, en “Religions”, 9, 2018, pp. 1-23; E. Biagini, 



16

más de diez mil páginas escritas a mano, estando postrada 
en cama, semiparalizada de cintura para abajo, numerosas 
y detalladas visiones sobre la vida de Jesús y su Madre. Es-
tas contienen una cantidad ingente de información históri-
ca, bíblica, geográfica, arqueológica, e incluso astronómica 
y meteorológica inexplicable a partir de sus propias compe-
tencias, pues tuvo ciertamente una formación por encima 
del promedio para la época en que vivió, pero no tanto como 
para justificar lo que se desprende de un análisis cuidadoso 
de sus escritos.

Se trata de una novedad absoluta en el campo de la inves-
tigación científica y teológica que abre nuevos horizontes y 
nuevas preguntas a las que dar respuesta. El resultado ines- 
perado es que en casi todas las visiones de María Valtorta, 
que describen la vida de Jesús, se refieren datos narrativos 

Maria Valtorta, la testimone della vita di Cristo, CEV, 2018; La Greca, Gesù e 
il mondo greco-romano nell’Opera di Maria Valtorta, CEV, 2019; L. De Caro, 
F. La Greca, E. Matricciani, Saint Peter’s First Burial Site According to Maria 
Valtorta’s Mystical Writings, Checked Against the Archeology of Rome in the 
I Century, en “J-Multidisciplinary Scientific Journal”, 3, 2020, pp. 366-400; E. 
Matricciani, L. De Caro, Jesus Christ’s Speeches in Maria Valtorta’s Mystical 
Writings: Setting, Topics, Duration and Deep-Language Mathematical Analy-
sis, en “J-Multidisciplinary Scientific Journal”, 3, 2020, pp. 100-123; L. De Caro, 
Il Volto sVelato, CEV, 2020; G. Battisti, Geografie del sacro: la letteratura mis-
tica come fonte di conoscenza, en “Documenti Geografici”, Nuova Serie, n. 2, 
Dipartimento di Storia, Patrimonio Culturale, Formazione e Società, Università 
di Roma, Tor Vergata, Roma, 2020, pp. 1-22; L. De Caro, F. La Greca, E. Matric-
ciani, The search of St Peter’s memory a catacumbas in the cemeterial area a 
Duos Lauros in Rome, en “Heritage”, 4, 2021, pp. 479-506; L. De Caro, F. La 
Greca, E. Matricciani, Hidden and coherent chronology of Jesus’ life in the 
literary work of Maria Valtorta, en “SCIREA Journal of Sociology”, 5, 2021, pp. 
477-529; E. Matricciani, L. De Caro, Indagini scientifiche sugli scritti di Maria 
Valtorta, Fede & Cultura, Verona, 2021; E. Matricciani, The Temporal Making 
of a Great Literary Corpus by a XX-Century Mystic: Statistics of Daily Words 
and Writing Time, en “Open Journal of Statistics”, 2022, 12, pp. 155-167; F. La 
Greca, L. De Caro, E. Matricciani, Y la Palabra se hizo Evangelio. La historici-
dad del Nuevo Testamento y los escritos de María Valtorta, Nueva Eva, 2023; 
L. De Caro, L’Ultima Ora, Fede & Cultura, Verona, 2022; G. Faro, L’ultima cena 
di Gesù era pasquale? Un’ipotesi da riconsiderare, en “Annales Theologici”, 36, 
2022, pp. 47-79; F. La Greca, L. De Caro, E. Matricciani, Testimoni della Fede, 
CEV, 2023; L. De Caro, F. La Greca, E. Matricciani, Chronology of Jesus’ and 
John the Baptist’ Births, and Jesus’ Epiphany and Death in Maria Valtorta’s 
Writings, en “Open Journal of Social Sciences” 11, 2023, pp. 174-196.



17

susceptibles de someterse a un análisis astronómico y de ca-
lendario como, por ejemplo, las descripciones de la posición 
de algunos planetas con respecto a las constelaciones en el 
cielo, las fases de la luna en relación con las festividades ju-
días o los días de descanso sabático.

María Valtorta, de hecho, durante las visiones de la vida 
de Jesús, describió todo lo que “vio”, incluso la apariencia 
del cielo nocturno, si había luna y cómo era. Por tanto, me-
diante la astronomía se ha podido comprobar si se trata de 
descripciones fruto únicamente de la imaginación narrativa 
de María Valtorta, o si por el contrario son datos compati-
bles con el período histórico en el que vivió Jesús en Tierra 
Santa, como anotados por un atento observador presente en 
los acontecimientos que ocurrieron hace unos dos mil años. 
Sorprendentemente, el análisis astronómico ha confirma-
do la segunda hipótesis. Tal análisis ha permitido asociar, a 
través de la astronomía, fechas precisas a todos los hechos 
narrados en las visiones de María Valtorta sobre la vida de 
Jesús y, en consecuencia, determinar una cronología preci-
sa para todos los acontecimientos de los evangelios. De esta 
manera, es posible reconstruir un calendario diario real de 
la vida de Jesús en los aproximadamente tres años que van 
desde el inicio de su ministerio público hasta la crucifixión, 
muerte y resurrección, contrastable con todo lo deducido de 
la investigación histórico-astronómica sobre la fecha de su 
nacimiento y muerte.

También los hechos más importantes descritos en los 
llamados “evangelios de la infancia” pueden ubicarse en un 
marco cronológico preciso. E incluso los principales aconte-
cimientos de la vida de María, como su nacimiento, su con-
cepción, su entrada en el Templo entre las vírgenes, o su ma-
trimonio con José, se pueden datar cronológicamente.



18

A la luz de todas estas consideraciones, en este primer 
volumen iniciaremos nuestro “viaje en el tiempo” para des-
cubrir la vida de Jesús, partiendo de los resultados obteni-
dos de los más recientes estudios sobre las fuentes docu-
mentales e históricas, para luego analizar los escritos de 
María Valtorta. Esta primera parte nos permitirá fijar los 
extremos de la vida de Jesús, su nacimiento y su muerte, y 
podremos verificar que el análisis astronómico de los escri-
tos de María Valtorta conduce a un marco cronológico cohe-
rente con todo lo descubierto en los estudios recientes sobre 
esta temática.

En la segunda parte del estudio, que será publicada en 
un segundo volumen, comprobaremos cómo, a partir del 
análisis de los escritos de Valtorta, obtenemos un marco 
cronológico coherente y sorprendente por la riqueza de de-
talles sobre la vida pública de Jesús, que confirman la tra-
dición milenaria de la Iglesia y su doctrina. Del análisis de 
los escritos de María Valtorta, en efecto, surge una vida de 
Jesús descrita día a día, a la que es posible asociar fechas 
precisas, que permiten enmarcar las cuatro redacciones de 
los evangelios en un marco cronológico absolutamente co-
herente, capaz de esclarecer muchas cuestiones abiertas so-
bre las aparentes discrepancias de los hechos narrados por 
los evangelistas. 

La serie de cuatro volúmenes, I cieli raccontano [=Los 
cielos proclaman], ya había tratado en detalle la vida de Je-
sús. Pero una década de investigación, llena de numerosas 
publicaciones científicas en revistas internacionales, ha per-
mitido profundizar y esclarecer muchas otras cuestiones, 
por lo que surgió la necesidad de volver a proponer una sín-
tesis revisada y actualizada de estos estudios sobre los escri-
tos de Valtorta. Además, los escritos de María Valtorta son 



19

ricos en información de todo tipo, arqueológica, histórica, 
geográfica. Cada posible verificación no hace sino confirmar 
lo que ella escribe. Para dar una idea al lector de la riqueza 
de esta obra monumental, escrita por una mujer postrada 
en cama sin acceso a información detallada sobre lo que es-
cribía, insertaremos cuadros de profundización, también 
sobre otros temas de estudio referentes a los escritos de Ma-
ría Valtorta. Por sintetizar este libro con una metáfora: su 
lectura es como visitar una exposición fotográfica monote-
mática (la cronología de la vida de Jesús), pero las múltiples 
ventanas permitirán al lector ampliar la mirada sobre un 
panorama que va más allá de lo propuesto en la exposición, 
permitiéndole asomarse y contemplar las maravillas de to-
do lo que hay más allá. Iniciaremos aclarando el valor de las 
revelaciones privadas como fuente de conocimiento históri-
co sobre la vida de Jesús ya que, además de las fuentes histó-
ricas convencionales, también analizaremos con el mismo 
rigor histórico-científico lo recogido por María Valtorta en 
sus escritos. Sólo nos queda desear al lector un buen viaje en 
el tiempo, en el de la Palestina de hace 2000 años.



20

Guía de lectura

Los temas abordados en este libro tienen diversos niveles 
de profundidad. Por este motivo el libro también presentará 
párrafos más técnicos, cuyo principio y final estarán debida-
mente marcados, como en este ejemplo, con una línea arriba a 
la izquierda para el principio, abajo a la derecha para el final. 

El lector no interesado en estos aportes históricos o as-
tronómicos, puede saltarse estas secciones, sin perder nada 
en la comprensión y lectura del texto respecto a los resultados 
de la investigación presentada, ya que al final de los párrafos 
más técnicos siempre se presentará un breve resumen de los 
resultados debatidos.

De este modo, el lector tendrá la libertad de poder leer so-
lo las partes más divulgativas del libro sin perder de vista la 
totalidad de los argumentos realizados. 

Además, como ya se ha indicado en la introducción, se 
propondrán también algunas secciones divulgativas sobre 
otros temas de investigación, particularmente arqueológicos, 
pero no solo, para demostrar la riqueza de información pre-
sente en los escritos de María Valtorta no explicables por sus 
solas capacidades.

Estos cuadros de profundización sobre otros temas se 
resaltarán con un cuadro de texto y un fondo de página gris, 
como en este ejemplo, para que el lector pueda identificar fá-
cilmente, su inicio y su final. 

¡Buena lectura!



21

2. La revelación privada como  
fuente de conocimiento verdadero e 
histórico sobre el Evangelio y Jesús.  
El caso particular de María Valtorta12

2.1 Introducción

Las principales fuentes del conocimiento histórico y 
teológico son la Sagrada Escritura (sobre todo los evange-
lios) y la primera Sagrada Tradición de la Iglesia. El Magis-
terio es el intérprete principal y autorizado de la Escritura y 
la Tradición, testigos privilegiados de la verdad revelada (cf. 
Dei Verbum [DV], n. 10)13. 

Los teólogos y los historiadores, por tanto, acuden sobre 
todo a estas fuentes para conocer a Jesús y profundizar en la 
verdad de Dios y todo lo referente a la revelación divina, que 
ha llegado a su plenitud en el misterio pascual de Cristo (cf. DV 
n. 2). Se apoyan también en los estudios de otros investigado-
res, así como en numerosas ciencias auxiliares, como pueden 
ser la filosofía, la historia, la arqueología, la crítica literaria, la 
sociología, la psicología, la antropología, la astronomía… Na-
die pone en tela de juicio el empleo de tales ciencias auxiliares.

Ahora bien, ¿es lícito acudir a una revelación privada o 

12	 Traducción y adaptación al español del artículo A. Giménez González, Mysticism and 
history. The case of Maria Valtorta, Revista Española de Teología 85 (2025) 33-68.

13	 Cf. R. Latourelle, Teología de la revelación (Verdad e imagen 49; Sígueme, Sala-
manca 61985) 373-384; R. Fisichella, La revelación: evento y credibilidad. Ensayo 
de teología fundamental (Lux Mundi 63; Sígueme, Salamanca 1989) 115-142.



22

a una experiencia mística pretendiendo obtener de ella ma-
terial histórico-teológico fiable14? 

Ciertamente se ha hecho durante gran parte de la histo-
ria de la teología, aunque desde la aparición del modernismo 
y del racionalismo se ha evitado cada vez más. Las continuas 
acusaciones del liberalismo protestante hacia los católicos de 
ser poco racionales, de no apoyar sus resultados en los méto-
dos histórico-críticos, etc., han provocado una sana reacción 
de evitar excesos de misticismo en cierta literatura teológica 
que daba crédito demasiado fácilmente a experiencias espi-
rituales poco contrastadas. Sin embargo, también han pro-
vocado un rechazo generalizado a cualquier empleo de ex-
periencias sobrenaturales como fuente teológica o histórica, 
por miedo a ser tachados de fideístas, de ingenuos, o por pura 
convicción de que el uso de tales fuentes invalida cualquier 
estudio serio que quiera ser considerado “científico”15.

No obstante, sería un error metodológico rechazarlas o 
prescindir de ellas de antemano, pensando que nada pueden 

14	 Cf. L. De Caro, I Cieli Raccontano. I: Indagine storica su Gesù nell’opera di 
Maria Valtorta attraverso l’Astronomia (Centro Editoriale Valtortiano, Isola del 
Liri 2014) 25: “Non sarebbe una forzatura il solo pensare che le rivelazioni priva-
te possano essere analizzate con un qual si voglia approccio scientifico?”.

15	 Cf. Ibíd., 25-26: “rinuncia a priori a voler seriamente approfondire il problema, 
poiché considerato o troppo complesso o eccesivamente ‘spinoso’, cioè potencial-
mente rischioso per la riputazione di uno scienziato e persino di un teologo, che 
spesso hanno mostrato poco interesse nei confronti delle rivelazioni private del 
mistici”.  La teología católica, sin embargo, enseña que las revelaciones privadas 
son “posibles”, además de reales, relativamente poco frecuentes, subordinadas a 
la revelación pública, y útiles, como señala G. M. Roschini, La Madonna negli 
scritti di Maria Valtorta (Centro Editoriale Valtortiano, Isola del Liri 32006) 
19-21. Señala, además, que para ser reconocidas como reales, el receptor de es-
tas debe tener unas cualidades naturales (equilibrio psicológico, sentido común, 
sinceridad, obediencia, humildad, etc) y sobrenaturales (fe, esperanza…) impres-
cindibles. A esto se debe añadir que el contenido sea ortodoxo respecto a la fe y 
a las costumbres cristianas, así como superior a la propia capacidad humana 
del receptor. Para un estudio actualizado y profundo sobre esta realidad, cf. R. 
Tavelli, L’anima e il suo cuore. Fenomenologia paranormale ed esperienza del 
sacro. Sensitivi, carismatici, medium (Cantagalli, Siena 2013).



23

aportar a la teología, concediéndoles al máximo la virtud de 
alimentar la piedad popular. Sería un error análogo al que co-
metieron los primeros investigadores racionalistas y liberales 
en la búsqueda del Jesús histórico, a saber, excluir de antema-
no todo lo sobrenatural de la historia: la posibilidad de que Je-
sús fuese Dios, de que hiciese milagros, de que hubiese resuci-
tado, y, en definitiva, que Dios pueda actuar en la realidad. Los 
racionalistas estudiaron los evangelios desde el presupuesto 
de que lo que narraban no podía haber sucedido, y por tan-
to tenían que explicar estos relatos de cualquier modo menos 
como se había hecho siempre, aceptándolos como históricos, 
porque su razón racionalista no aceptaba que existiese nada 
sobrenatural. Pues bien, caería en el mismo error metodológi-
co el que negase a las revelaciones privadas sobre la vida de Je-
sús, a priori, sin haberlas estudiado, la posibilidad de contener 
información histórica sobre Jesús y los evangelios.

¿En qué consiste este error de método? En que de an-
temano rechaza una posibilidad: que la revelación priva-
da pueda contener información fidedigna. Sin embargo, es 
más razonable estar abierto a todas las posibilidades, y estu-
diarlas todas, incluida la posibilidad de que estas revelacio-
nes puedan ser fuente histórica de conocimiento teológico, 
siempre a través de un riguroso estudio científico.

Veamos un ejemplo para comprender mejor en qué con-
siste el error de método de excluir a priori las revelaciones 
privadas del estudio histórico-teológico. Imaginemos que en 
una isla de 20 habitantes incomunicados con el exterior, mi-
tad varones y mitad mujeres, aparece uno de ellos asesinado. 
Llega el detective para investigar el crimen y descubrir al ase-
sino. ¿Qué es más razonable, investigar a los 19 sospechosos 
restantes o solo a unos pocos? Si el detective, por ejemplo, 
llevado por una ideología machista, solo tomase como sospe-



24

chosos a los 9 varones de la isla, y no investigase a las 10 muje-
res restantes, estaría cometiendo un error de método. Es más 
lógico considerar todas las posibilidades y estar abierto a que 
el asesino haya podido ser también una mujer. Es más, si se 
deja llevar por su criterio irracional, y el asesino fue de hecho 
una mujer, las consecuencias son obvias: nunca descubrirá la 
verdad y, además, meterá en la cárcel a un inocente. Lo racio-
nal sería, en cambio, investigar a los 19 habitantes de la isla.

Del mismo modo, es mucho más razonable estar abier-
to a la posibilidad de que las revelaciones privadas aporten 
conocimiento real sobre Jesucristo, y dejar que sea la in-
vestigación científica y teológica la que determine la plau-
sibilidad o no de dicha hipótesis. Los resultados pueden ser 
sorprendentes, como ya sabemos, y como veremos detalla-
damente en los capítulos siguientes.

2.2 Enseñanza de la Iglesia sobre las revelaciones privadas

Y  bien, ¿qué nos dice la Iglesia al respecto? En la Dei 
Verbum del Concilio Vaticano II, la Constitución Dogmáti-
ca sobre la Divina Revelación, no se aborda directamente la 
cuestión, aunque sí se señala que, con la asistencia del Espí-
ritu Santo, la Iglesia va profundizando más y más en la ver-
dad contenida en la Tradición y la Escritura.

 

Dios, que habló en otro tiempo, habla sin interrupción 
con la Esposa de su amado Hijo; y el Espíritu Santo, por 
quien la voz del evangelio resuena viva en la Iglesia, y por 
ella en el mundo, va induciendo a los creyentes en la verdad 
entera, y hace que la palabra de Cristo habite en ellos abun-
dantemente (cf. Col 3,16)16.

16	 DV 8. Cf. también: “Esta Tradición, que deriva de los Apóstoles, progresa en la 
Iglesia con la asistencia del Espíritu Santo: puesto que va creciendo en la com-



25

El Catecismo, a su vez, indica que, “aunque la Revela-
ción esté acabada, no está completamente explicitada; co-
rresponderá a la fe cristiana comprender gradualmente to-
do su contenido en el transcurso de los siglos” (nº 66). Por 
eso hay espacio en la vida de la Iglesia a que se den las reve-
laciones privadas, a las que el Catecismo dedica el siguiente 
número: “Su función no es la de ‘mejorar’ o ‘completar’ la 
Revelación definitiva de Cristo, sino la de ayudar a vivirla 
más plenamente en una cierta época de la historia” (nº 67). 
Algunas de estas revelaciones, por la importancia que alcan-
zan en un momento concreto de la vida de la Iglesia, pueden 
llegar a ser reconocidas por su autoridad (cf. ibid.). 

Ahora bien, el Magisterio más reciente al respecto es la 
Exhortación Apostólica postsinodal “Verbum Domini” del 
Santo Padre Benedicto XVI (2010). En ella el Papa recoge la 
enseñanza del Catecismo y profundiza un poco más17:

●	 Por una parte, indica un criterio definitivo de veracidad: 
“su orientación con respecto a Cristo. Cuando nos aleja 
de Él, entonces no procede ciertamente del Espíritu San-
to […]. La revelación privada es una ayuda para esta fe, y 
se manifiesta como creíble precisamente cuando remite 
a la única revelación pública” (VD 14,2)18.

prensión de las cosas y de las palabras transmitidas, ya por la contemplación y 
el estudio de los creyentes, que las meditan en su corazón y, ya por la percepción 
íntima que experimentan de las cosas espirituales, ya por el anuncio de aquellos 
que con la sucesión del episcopado recibieron el carisma cierto de la verdad. Es 
decir, la Iglesia, en el decurso de los siglos, tiende constantemente a la plenitud 
de la verdad divina, hasta que en ella se cumplan las palabras de Dios” (DV 8).

17	 Cf. A. Giménez González, «La sinfonía de la Palabra», en: L. Sánchez Navarro 
(ed.), Escudriñar las Escrituras. ‘Verbum Domini’ y la interpretación bíblica 
(PyD 32; San Dámaso, Madrid 2012) 45-46.

18	 Cf. Roschini, La Madonna negli scritti di Maria Valtorta, 21-22. Por este mis-
mo motivo, nadie está obligado a creerlas. Solo están moralmente obligados a  
acogerlas, con fe “humana, no católica”, los propios destinatarios de la revelación 



26

● 	 Por otra parte, Benedicto XVI indica cinco posibles efec-
tos de las revelaciones privadas reconocidas como verda-
deras (cf. ibid.): introducir nuevos acentos (1º), producir 
nuevas formas de piedad (2º), revitalizar las antiguas (3º), 
ayudar válidamente a comprender mejor el evangelio en 
el presente (4º) y ayudar a vivirlo (5º). Como consecuencia, 
el Papa señala que “no se pueda descartar” la revelación 
privada, aunque su utilización no sea obligatoria19.

Nos interesa especialmente el cuarto punto: ayuda a 
comprender mejor el evangelio. Este debería ser el efecto 
principal de una revelación privada sobre la vida de Jesús, 
que es el núcleo de los cuatro evangelios canónicos. La Igle-
sia lleva veinte siglos profundizando en la interpretación de 
estos textos. De hecho, las divergencias y conflictos en tor-
no a ellos se han multiplicado desde finales del siglo XVIII. 
No es descabellado, por tanto, que los teólogos del siglo XXI 
quieran tener en cuenta la posible ayuda que ofrezca una re-
velación privada sobre la historia de Cristo, aunque ello les 
obligue a extremar la prudencia y a emplear un rigor cien-
tífico exquisito. Las dificultades no deberían proceder del 
objeto estudiado, sino del método empleado y su aplicación. 

Por tanto, la Iglesia enseña la posible utilidad de la re-
velación privada para comprender mejor el evangelio, y co-
mo consecuencia, su lícito empleo como fuente de conoci-
miento. La siguiente pregunta que podemos hacernos es: 
¿qué disciplina teológica sería la más adecuada para estu-
diar una revelación privada sobre la vida de Jesús y dar un 

verdadera, así como aquellos para los cuales su realidad histórica y teológica 
resulte cierta y evidente.

19	 Cf. Ibíd., 22: “fornendo una più chiara intelligenza delle verità e dei documenti 
della Rivelazione pubblica. Con le rivelazioni (private), Iddio ci aiuta a trarre 
maggiore profitto dalla Rivelazione (pubblica)”.



27

veredicto sobre su plausibilidad? A priori podemos pensar 
en tres:

●  La teología fundamental, especializada en estudiar la re-
velación en sí misma y, por tanto, capaz de ver la relación 
de una revelación privada con la única revelación.

●  La teología espiritual, ya que detrás de toda revelación pri-
vada hay una experiencia mística que debe ser cuidado-
samente analizada; es importante conocer bien cómo 
actúan en estas revelaciones tanto Dios (adaptándose al 
sujeto y sus características) como el místico (sugestiones, 
filtros subjetivos, bien conscientes bien inconscientes, etc).

●  La Sagrada Escritura, especialmente en el campo exegéti-
co de los evangelios, ya que el contenido de la revelación 
privada debe cotejarse fundamentalmente con lo que di-
ce el Nuevo Testamento sobre Jesús. De hecho, Benedic-
to XVI parece considerar los estudios bíblicos como el 
lugar propio donde analizar una revelación privada. En 
primer lugar, porque habla de ella en un documento de-
dicado a la Sagrada Escritura. En segundo lugar, porque 
su utilidad reside en ayudar a una comprensión más pro-
funda del evangelio mismo.

No obstante, dada la complejidad inherente a las reve-
laciones privadas con pretensión histórica sobre Jesús, a la 
hora de estudiarlas habrá que contar con expertos en teolo-
gía fundamental, espiritual y bíblica, además de científicos 
e historiadores peritos en la materia.



28

2.3 Revelaciones privadas sobre la vida de Jesús

En la historia de la Iglesia hay fundamentalmente tres 
personas con una pretensión seria de haber recibido revela-
ciones sobre la vida de Jesús, susceptibles de hacernos com-
prender mejor el evangelio20:

		  - Santa María de Jesús de Agreda (1602-1665);

		  - Ana Catalina Emmerick (1774-1824);

		  - María Valtorta (1897-1961).

Tomemos como hipótesis de trabajo que sus revelacio-
nes han sido verdaderas y tienen, por tanto, un origen divi-
no. ¿Significa eso que todo lo que describen es un retrato his-
tórico de lo que sucedió exactamente en siglo I? Podríamos 
tener la tentación de pensar que sí. Sin embargo, la cuestión 
es mucho más compleja21. En primer lugar, debemos cono-
cer bien cómo funciona cada revelación privada, sus límites 
y su posible alcance histórico.

20	 Ibíd. 17, cita además otras místicas con revelaciones privadas importantes, como 
Santa Ildegarda (1098-1179), Santa Matilde de Hefta (1241-1299), Santa Gertru-
dis la Magna (1256-1309), Beata Ángela de Foligno (1246-1309), Santa Brígida 
de Suecia (1309-1373), Santa Catalina de Siena (1347-1380), Santa María Mag-
dalena de Pazzi (1566-1607), Santa Verónica Giuliani (1660-1727), Beata María 
Magdalena Martinengo (1687-1737), María de Santa Teresa (1623-1677), María 
Arcángela Biondini (1641-1712), Cecilia Bay (1694-1766), María Verónica del Co-
razón de Jesús (1825-1883), Guillermina Ronconi (1864-1936) o Lucía Mangano 
(1896-1946), pero ninguna tiene el peso histórico de las tres citadas.

21	 Cf. E. Pisani, Pro e contro Maria Valtorta (Centro Editoriale Valtortiano, Isola 
del Liri 52008) 182-183.



29

2.3.1 Los filtros de toda revelación privada

Filtros divinos

Hay una serie de principios en las revelaciones priva-
das que debemos aplicar para juzgar justamente cada caso. 
El primero y más básico es que Dios se revela adaptándose 
a las características del receptor (cf. Suma Teológica 1a, q. 
75, a. 5; 3a, q. 5). Por lo tanto, el primer filtro que necesaria-
mente impide tomar la revelación privada como una especie 
de acceso directo a la historia de Jesús es la adaptación que 
Dios hace de lo revelado a los rasgos del propio vidente: su 
idioma, su personalidad, su cultura, su conocimiento teoló-
gico, sus cánones de belleza, de espiritualidad, … Lo que se 
recibe directamente de Dios, llega ya divinamente adaptado 
a su interlocutor.

Pongamos un ejemplo obvio de este primer filtro: el idio-
ma. María Valtorta, por ejemplo, escucha las escenas de la 
vida de Jesús en “italiano”, pues si los personajes hablasen 
en el idioma original, arameo palestinense, María no enten-
dería nada y la revelación privada sería del todo inútil. Nóte-
se que el responsable de la traducción al italiano que Valtor-
ta escucha es el mismo Dios. En el caso de María de Agreda 
es el español del siglo XVII, y en el de Emmerick, un dialec-
to alemán. No se trata, por tanto, de un acceso directo a las 
ipsissima verba Iesu, sino a una traducción de estas, que 
consideramos fidedigna por su carácter divino, pero traduc-
ción, al fin y al cabo. Junto al límite del idioma está el de los 
conceptos… no solo el idioma italiano no existía en el siglo 
I; tampoco se habían formulado muchos conceptos teoló-
gicos que aparecen en las revelaciones privadas, que Dios 



30

usa porque el destinatario de dicha revelación entiende esos 
conceptos, y porque expresan lo que Dios quiere comunicar. 
Será tarea del teólogo y el exegeta reflexionar en la concep-
ción original que puede haber tras el lenguaje actual de la 
revelación privada. 

Otro ejemplo de este primer filtro es la adaptación que 
Dios hace del mensaje a las estructuras mentales del mís-
tico, fruto de su educación, de su cultura, de su experien-
cia personal, de la formación recibida… todo lo cual ha ido 
modelando sus conceptos, su forma de pensar, de imaginar, 
etc22. Si, por ejemplo, un místico ve a Jesús rubio, puede ser 
a priori por dos motivos: o bien porque Jesús era realmente 
rubio (como el rey David), o porque la forma mentis del mís-
tico lo ha imaginado siempre rubio y Dios se adapta a su re-
ceptor. A la hora de discernir si la causa es una u otra habrá 
que investigar cuidadosamente todos los factores, como por 
ejemplo los siguientes:

1.	 Qué modelos físicos de Jesús le fueron presentados al 
místico a lo largo de su vida (¿había en su casa cuadros 
de Jesús, en su escuela, en su Iglesia… eran rubios, mo-
renos o pelirrojos?). Si se diese el caso, por ejemplo, que 
todos los modelos conocidos por el vidente presentan a 
Jesús moreno, y en la visión aparece rubio, sería razona-
ble pensar que la visión haya reflejado un dato histórico. 
Pero habría que seguir investigando…

22	 Por eso, cuando Dios tiene que dar un mensaje claro por medio de una aparición 
concreta, muchas veces escoge niños: aquellos cuya mente aun no ha sido dema-
siado moldeada por los patrones culturales, que está más limpia y, sobre todo, 
que no puede haber formado ni siquiera inconscientemente el mensaje recibido 
y transmitido. Se convierte así en una ayuda para los teólogos, que no podrán 
concluir otra cosa sino que el mensaje viene del cielo, y no del niño. En el caso de 
niños pequeños o analfabetos, como Bernadette Soubirous en Lourdes y su men-
saje de la Inmaculada Concepción, interpretar que están proyectando patrones 
teológicos previos resulta absurdo.



31

2.	 Qué patrón de belleza tiene el místico: si este tiene aso-
ciado que los hombres rubios son los más hermosos de 
todos, Dios podría mostrar a Jesús como rubio (aun 
siendo históricamente con otro color de pelo) adaptán-
dose al patrón de belleza del vidente, aunque este siem-
pre hubiese visto a Jesús moreno en las representaciones 
artísticas. Habría que investigar, en ese caso, cómo eran 
los gustos estéticos del vidente para valorar si han podi-
do influir o no en la visión.

3.	 Cómo se aparece Jesús en otras revelaciones privadas 
dignas de fe (¿en todas aparece rubio, o no?), etc. Si se 
diese el caso de que en todas las revelaciones privadas, 
de distintos lugares y épocas, Jesús aparece con los mis-
mos rasgos físicos, convendría concluir que es muy pro-
bable que esos sean también sus rasgos físicos históri-
cos.

Por supuesto, habrá que contrastar todo ello con las 
fuentes bíblicas y cristianas antiguas. Si por ejemplo los 
evangelios y las fuentes cristianas de los primeros siglos di-
jesen unánimemente que Jesús era pelirrojo, aunque el mís-
tico lo viese con pelo negro, habría que suponer que ese dato 
está adaptado a la forma mentis del vidente, y es por tanto 
no histórico.

Para ilustrar todavía más este primer filtro divino, nó-
tese que en las apariciones marianas la Virgen presenta a 
menudo las características físicas de la raza del vidente, 
además de sus ropas y costumbres, cuando es evidente que 
la Virgen tenía históricamente rasgos judíos. Es lo que su-
cede, por ejemplo, en la aparición de la Virgen de Guadalu-
pe en diciembre de 1531 al indio Juan Diego en el Tepeyac 



32

(México), donde María Santísima se muestra como una in-
dia, para hacer más real su mensaje: que Ella es la madre 
de todos los americanos. Este ejemplo ilustra lo que ahora 
queremos enfatizar: cómo Dios adapta la visión al destina-
tario para que esta cumpla su misión de la mejor manera 
posible23.

Filtros humanos

Al primer filtro –la adaptación que Dios mismo hace de 
la verdad histórica del evangelio para que el vidente lo reci-
ba del mejor modo posible conforme a sus circunstancias– 
hay que añadir un segundo filtro también inevitable: cómo 
el místico expresa y comunica lo que ha recibido. Para ello 
usa sus habilidades comunicativas, su capacidad expresiva, 
su memoria, su forma de hablar, su subjetividad, y en defini-

23	 Cf. Roschini, La Madonna negli scritti di Maria Valtorta, 20-21, subraya que al 
adaptarse al receptor, la información divina se entrelaza con la propia actividad 
humana inconsciente, de tal modo que es posible encontrar errores permitidos 
por Dios, que busca primeramente el bien espiritual del receptor del mensaje an-
tes que su formación intelectual. Así, por ejemplo, en la Mística Ciudad de Dios 
de Mª Jesús de Ágreda (P.II, n.128; P.I, n. 122), Dios se adapta a su concepción 
tolemaica del universo, señalando que al encarnarse el Verbo “los 11 cielos” se 
estremecieron por reverencia, para subrayar la conmoción de todo el Universo al 
ver a su Creador, que da consistencia a todo lo que existe, desposándose con la 
misma materia de la Creación. O, mientras que algunas videntes ven la muerte/
dormición de María en Jerusalén, otras la ven en Éfeso, situando su exaltación, 
unas, tres días después, y otras, quince días después. En cada caso habrá que 
estudiar cuál es la más razonable, cuál se explica por conocimiento previo de la 
vidente, qué elementos conscientes o inconscientes pueden haber influido, etc. 
Esto afecta incluso a las verdades teológicas: por ejemplo, Santa Catalina de Sie-
na, de la escuela tomista, habría recibido en una visión de la Virgen el mensaje 
de que esta no fue concebida sin pecado original (cf. De beat., III, 53, n.16), tal 
como sostenía ella misma siguiendo a Santo Tomás. Es un caso que contrasta 
claramente con la aparición de la Virgen a Santa Bernardita en Lourdes (1858), 
donde María se presenta como la “Inmaculada Concepción”: mientras que las 
palabras recibidas por Santa Catalina se pueden explicar como influenciadas por 
la precomprensión teológica de la vidente, las de Santa Bernardita –ignorante en 
absoluto de las discusiones teológicas relativas a la Inmaculada— solo se entien-
den si proceden directamente de la Virgen.  



33

tiva su personalidad completa, todo lo cual debe ser tenido 
en cuenta al analizar los datos.

Veamos, por ejemplo, la forma de expresarse. Si el vi-
dente es parco y seco, transmitirá lo recibido sucinta y 
fríamente. Si es cursi o barroco, describirá todo con imá-
genes recargadas. Si es cuadriculado, expresará todo con 
rigor exhaustivo, incluso pedante. Si es analfabeto e in-
culto, contará sus visiones con simplicidad y quizá cier-
ta torpeza… y, por supuesto, en su lengua, con sus giros 
idiomáticos, sus muletillas, sus vicios gramaticales adqui-
ridos (si los tiene), etc, etc. Es muy frecuente que el estilo 
literario de los místicos (y todo lo referente a este segundo 
filtro), cuando no es del agrado de los lectores, provoque 
rechazo, pues como el contenido procede supuestamente 
de Dios, esperan recibirlo en un acto comunicativo perfec-
to. Cuando no lo es, se disgustan rechazando la forma de 
hablar del vidente, y con ello también el contenido de la re-
velación privada. Por eso, hay que ser capaz de sustraerse 
al modo de expresarse del místico para poder acceder al 
contenido.

Dependiendo de los casos, pueden darse otros filtros 
más allá de estos dos que necesariamente siempre se dan. 
Uno muy claro es la traducción del original a otra lengua. 
Si el idioma del lector es distinto al del místico, habrá que 
acceder al contenido de la revelación por medio de una tra-
ducción, lo que supone otro filtro: la sensibilidad y exactitud 
del traductor, y a veces incluso su interpretación de lo tra-
ducido. 

Un nuevo filtro puede ser el tiempo transcurrido desde 
que se recibe la visión hasta que es comunicada, que nor-
malmente coincide con su puesta por escrito: el vidente, al 
narrar lo vivido, tiene que usar su memoria, la cual podría 



34

fallar en pequeños detalles… y cuanto más tiempo pase, 
más fácil es no ser fiel a los detalles. También influirá en la 
exactitud de lo transmitido si la visión la escribe el mismo 
vidente u otro al que le dicta la visión. Además, nunca es po-
sible plasmar por escrito todo lo que se ve. Necesariamen-
te el vidente debe seleccionar el material que comunica y 
resumir las escenas, pues no en vano una imagen vale que 
mil palabras… y lo que ve y oye supera con mucho a lo que 
transmite.

La dificultad de distinguir estos inevitables filtros pue-
de echar para atrás a los estudiosos, pues es difícil y labo-
rioso determinar qué puede proceder del propio vidente, o 
qué puede proceder del mismo Dios, o qué ha adaptado Dios 
para que lo reciba el vidente, o qué interferencias pueden ha-
ber influido en el texto actual. Además, con frecuencia no se 
pueden sacar conclusiones definitivas y hay que quedarse en 
un mero juicio prudencial. No obstante, las dificultades no 
deben asustar, sino impulsar una investigación con el rigor 
que el objeto requiere, aceptando solo las conclusiones que 
sean lícitas o demostradas científicamente.

2.3.2 Las revelaciones privadas de María de Jesús de 
Ágreda y de Ana Catalina Emmerick

Además de los filtros inevitables de toda revelación pri-
vada, hay que estudiar cada una en sí misma para advertir 
los posibles condicionamientos particulares. Veamos sucin-
tamente las características principales de cada una de las 
tres videntes mencionadas, partiendo de las dos primeras en 
este apartado, y dedicando el siguiente a María Valtorta, el 
caso tratado aquí en profundidad. Al valorar la información 



35

que nos ofrecen, esta debe considerarse desde un punto de 
vista crítico.

María de Jesús de Agreda

María de Jesús de Agreda (1602-1665) escribió la Mística 
Ciudad de Dios. Escribió sus revelaciones diez años después 
de recibirlas24. Una vez concluida la obra en 1637, un confe-
sor ocasional le pidió quemarlo todo y ella obedeció. Pasa-
dos casi 20 años el padre espiritual le pidió que lo volviese 
a escribir, y lo hizo. Sin embargo, obviamente este segundo 
escrito no tiene la inmediatez del primero, y es fácil que, ha-
biendo pasado tanto tiempo desde la revelación privada, los 
detalles no sean tan fiables25. 

Esta segunda redacción se escribió entre 1655 y 1660. 
Fue publicada en 1670, cinco años después de su muerte. La 
mística no pudo, por tanto, comprobar la exactitud de la pu-
blicación. La obra fue incluida en la lista de libros prohibo-
dos por la Inquisición en 168126. Posteriormente fue levanta-
da la censura eclesiástica, y hoy lleva ya 173 ediciones con el 
imprimatur de los obispos católicos27.

24	 Cf. C. Colahan, The visions of Sor María de Agreda. Writing, knowledge and 
power (Univ of Arizona Pr, Tucson 1994).

25	 Cf. R. Laurentin – F.-M. Debroise, Indagine su Maria. Le rivelazioni dei mistici 
sulla vita della Madonna (Mondadori, Milano 2012) 14-20. Citan lo dictado por 
Jesús a Valtorta el 24 de septiembre de 1944 sobre la segunda redacción de Ágre-
da: “Questo rifacimento a che portò? A grande sofferenza, fática e turbamento 
nell’illuminata e a corruzione della magnifica opera primitiva”.

26	 Cf. B. Mendia – A. M. Artola Arbiza, El proceso eclesiástico de la ‘Mística ciu-
dad de Dios’ de la Venerable M. Maria de Jesús de Ágreda (Pontificia Academia 
Mariana Internationalis, Città del Vaticano 2015).

27	 Cf. A. M. Artola Arbiza, «La venerable Madre Ágreda: un drama con desenlace 
retardado: Investigaciones y problemas abiertos»: Alpha Omega 21 (2018) 19-38. 
Véase también G. Calvo Moralejo, «La Sagrada Escritura en la “Mística Ciudad 
de Dios” de Sor María de Jesús de Ágreda»: EstM 76 (2010) 283-304.



36

Ana Catalina Emmerick 

Ana Catalina Emmerick (1774-1824) tuvo visiones de la 
vida de Jesús desde 1819 hasta su muerte, cinco años más 
tarde28. Su experiencia, sin embargo, fue filtrada por Cle-
mens Brentano, el redactor de sus visiones. Ponía por es-
crito los puntos principales de lo que Emmerick le narra-
ba, y como ella hablaba el dialecto de Westfalia, Brentano 
lo reescribía directamente en alemán estándar. La condi-
ción impuesta por Emmerick era que Brentano debía leer en 
voz alta lo que había escrito, y ella le haría modificaciones 
hasta dar su completa aprobación al escrito. Pero Brentano 
publicó el primer volumen en 1833, “La Dolorosa Pasión de 
Nuestro Señor Jesucristo”, es decir, nueve años después de la 
muerte de la mística alemana. Preparó también para su pu-
blicación la “Vida de la Bienaventurada Virgen María”, pero 
murió en 1842, y el libro fue publicado póstumamente en 
1852 en Múnich. El sacerdote católico Karl Schmöger edi-
tó los manuscritos de Brentano y de 1858 a 1880 publicó los 
tres volúmenes de “La vida pública de Nuestro Señor”29. Co-
mo puede verse, se trata de una obra con varios intermedia-
rios y filtros, que complican mucho el acceso directo y puro 
a la revelación original que recibió Emmerick30.

28	 Cf. J. Bouflet, Ana Catalina Emmerick. Vivió la Pasión de Jesús (Arcaduz; Pa-
labra, Madrid 2005); R. Lazcano, Ana Catalina Emmerick (1774-1824). Icono 
del crucificado (Hagiografía; Editorial Agustiniana, Guadarrama 2010).

29	 Cf. A. K. Emmerick, La vida pública de Jesús. Según las visiones de la beata 
Ana Catalina Emmerick recogidas por Clemens Brentano (Cristiandad, Ma-
drid 2015).

30	 Cf. De Caro, I Cieli Raccontano, I, 121-122; Laurentin – Debroise, Indagine su 
Maria, 24.



37

2.3.3 El caso particular de María Valtorta

María Valtorta (1897-1961) habría recibido revelaciones 
privadas entre 1943 y 1951 sobre la vida de María y de Jesús, 
produciendo una obra ingente: alrededor de 5500 páginas 
impresas31.

A) Interferencias mínimas
Valtorta estuvo gran parte de su vida aislada del mundo 

exterior, pues desde 1934 quedó paralizada de cintura para 
abajo, trece años antes del inicio de las revelaciones priva-
das. Recibió una formación media-alta, correspondiente a 
la educación que se daba en Italia en la primera mitad del si-
glo XX, pero no tuvo acceso a bibliotecas especializadas, ni 
a los relatos de vidas reveladas anteriormente, como la obra 
de Emmerick (que leyó posteriormente a haber escrito sus 
visiones) o la de María de Ágreda32.

Además, puso todo por escrito directamente de su puño 
y letra, sentada en su cama, sin intermediarios. Por otra par-
te, escribe simultánea o inmediatamente después de tener la 
experiencia mística, como se deduce de sus propias pala-
bras, “mientras lo veo” o “lo oigo”33. Por tanto, no hay espa-
cio a olvidos o confusiones por errores de memoria. Se trata 
de visiones retro-cognoscitivas, en las que ella está presente 
en medio de cada escena, de tal modo que siente, huele, pasa 
frío y calor, oye los ruidos, se gira para mirar lo que le ro-
dea… y en ocasiones escucha una segunda voz interior que 
le habla a su oído espiritual informándole de pensamientos, 
sentimientos o actitudes de los personajes, o datos sobre el 
31	 Cf. M. Valtorta, El Evangelio como me ha sido revelado. I-X (Centro Editoriale 

Valtortiano, Isola del Liri 2015).
32	 Cf. Laurentin – Debroise, Indagine su Maria, 28.
33	 Valtorta, El Evangelio como me ha sido revelado, V, § 361.1.



38

lugar y tiempo en que sucede la escena, que ella no podía co-
nocer; en resumen, una especie de guía. Siempre que puede, 
hace descripciones detalladas de las escenas, de todo lo que 
ve y percibe, lo que le supone un esfuerzo agotador. 

Por lo tanto, estas circunstancias hacen que sus revela-
ciones privadas sean muy privilegiadas, pues las interferen-
cias y los filtros adicionales son mínimos, a diferencia de los 
escritos de las otras videntes34.

B) Revelación actual
Además, es una revelación prácticamente contemporá-

nea, regalada al hombre del siglo XX y XXI, mientras que 
las de Emmerick y Ágreda son casi un siglo y medio, y tres 
siglos anteriores respectivamente. En este sentido, es sin du-
da la más adecuada para ser estudiada como posible ayuda 
a una mejor comprensión del evangelio en la actualidad. 

El ser tan reciente tiene por contrapartida que todavía 
no haya un juicio definitivo de la Iglesia sobre la revelación 
privada de María Valtorta y sus escritos. Por una parte, de-
be darse cierta distancia respecto de los hechos que permita 
mirarlos con objetividad, y por otra, hace falta tiempo pa-
ra estudiar teológica y científicamente el fenómeno místico 
completo y la enorme cantidad de escritos que ha provoca-
do. De hecho, los primeros resultados, ciertamente sorpren-
dentes, apenas empezaron a salir a principios del siglo XXI, 
como señalaremos enseguida.

C) Muchos datos verificables
La obra principal de Valtorta, “El Evangelio como me 

ha sido revelado”, desde ahora designado con la sigla EMV, 

34	 Cf. Laurentin – Debroise, Indagine su Maria, 25-30.



39

desarrolla e ilustra los cuatro evangelios canónicos expo-
niendo los hechos y palabras de la vida pública de Jesús en 
orden cronológico. Impresiona la aparente historicidad y 
credibilidad del relato que, con sus miles de datos, permi-
te incluso contrastarlo científicamente35. De hecho, los ca-
da vez más numerosos estudios sobre la obra de Valtorta 
no hacen sino confirmar su veracidad, arrojando resultados 
asombrosos e inesperados, a la vez que inapelables. 

La obra refleja numerosos datos topográficos, arqueoló-
gicos y culturales que Valtorta no podía previamente cono-
cer y que han sido confirmados por estudios especializados. 
Son datos que no pueden salir de su imaginación ni de su 
subconsciente, más aun teniendo en cuenta que nunca uti-
lizó un atlas bíblico ni nada parecido para escribir sus reve-
laciones.

Pongamos un ejemplo: la escritora menciona muchísi-
mos lugares, de los cuales más de 50 no aparecen en la Bi-
blia. Si los comparamos con los atlas publicados después 
del trabajo de Valtorta, se puede comprobar que más de 60 
no aparecen en el Atlas Bíblico de Macmillan (1968); unos 
ochenta no aparecen en la International Standard Bible 
Encyclopedia, y unos treinta, de los que no se citan en la Bi-
blia, han sido confirmados por fuentes antiguas, presentes 
en el completo Atlas bíblico de HarperCollins (1989).

Muchos otros aspectos de su obra han sido objeto de es-
tudios científicos que permiten evaluar objetivamente la fia-
bilidad de la revelación. Hagamos una descripción general 
rápida36.

35	 Cf. J.-F. Lavère – R. Laurentin, Interview de Monseigneur René Laurentin sur 
l’Évangile tel qu’il m’a été révélé de Maria Valtorta. Évaluation scientifique de la 
crédibilité des visions par Jean-François Lavère (Rassemblement à Son Image: 
Chrétiens magazine, Onet le Cháteau 2012) 6-7.

36	 Consúltese la nota de publicación extensa al comienzo del capítulo 1 para los 



40

1.	 Jean Aulagnier, en 1994, después de haber analizado 
aproximadamente 4.000 referencias de la obra principal, 
basándose en referencias cronológicas explícitas, confir-
mó su perfecta coherencia cronológica interna..

2.	 Lonnie L. Van Zandt, en el mismo año, estudió las re-
ferencias cronológicas implícitas deducidas de la astro-
nomía. Estas referencias escapan al nivel consciente del 
vidente y, por tanto, es poco probable que se vean afecta-
das por una alteración subjetiva del receptor.

3.	 Jean F. Lavère, unos veinte años después de estos dos 
primeros estudios, tiene el mérito de retomar la atención 
sobre los escritos místicos de María Valtorta, invitando 
a investigar no sólo la cronología de la vida de Jesús que 
se deduce de ellos, sino también a analizar, con enfoque 
riguroso, otros datos numerosísimos, susceptibles de ve-
rificación, presentes en estos escritos.

4.	 Liberato De Caro, Fernando la Greca y Emilio Matric-
ciani han publicado multitud de trabajos científicos des-
de 2014 que confirman cada vez más la fiabilidad histó-
rica de lo descrito por María Valtorta, inexplicable por 
los conocimientos que pudiese tener. Sus estudios, entre 
otras cosas, han permitido deducir una cronología pre-
cisa de la vida de Jesús y María.

D) Causa final de la revelación
Todo texto tiene una causa final, es decir, pretende lo-

grar un objetivo. En el caso de la revelación recibida por Ma-

detalles bibliográficos sobre estos estudios.



41

ría Valtorta, Jesús mismo le indica qué busca37: No es un 
libro canónico, pero es un libro inspirado que yo entrego 
para ayudaros a comprender lo que fue mi tiempo de Maes-
tro y a conocerme. Así pues, Jesús quiere ayudarnos a cono-
cer mejor su tiempo, su contexto, la historia que le rodeó, así 
como todo lo referente a su persona. En otra ocasión Jesús 
señaló que estaba dando esta revelación privada con unos 
fines:
1. “Para combatir a los que niegan:
•	 La sobrenaturalidad de los dogmas católicos, especial-

mente la divinidad de Cristo. 
•	 La verdad del Cristo Dios y Hombre, real y perfecto, tan-

to en la fe como en la historia que acerca de Él ha sido 
transmitida en los evangelios, los Hechos de los Apósto-
les, las epístolas apostólicas, y la tradición”. Jesús insiste 
en querer ayudarnos a comprender la historia tal como 
ha sucedido, que se refleja en la Sagrada Escritura y en 
la Sagrada Tradición.

•	 “La doctrina de Pablo y de Juan y de los concilios de Ni-
cea, Éfeso y Calcedonia, y otros más recientes, como ver-
dadera doctrina mía por mí enseñada oralmente o ins-
pirada”. El hecho de que Jesús tenga un especial interés 
en estos puntos explica que estén tan desarrollados en 
la obra valtortiana, y aparezcan en labios de Jesús ex-
presiones teológicas que la tradición cristiana formuló 
posteriormente para expresar su divinidad y verdadera 
humanidad. Obviamente Jesús no habría empleado con-
ceptos teológicos que se formularon en griego y latín en 
los siglos II, IV y V d.C. Sin embargo, sí habría utiliza-
do expresiones arameas que expresaban claramente ese 

37	 Valtorta, El Evangelio como me ha sido revelado, X, § 652.



42

misterio, aunque no con la precisión terminológica del 
lenguaje conciliar posterior38.

2. 	 Para que “a mi regreso encuentre todavía la fe y la caridad 
en el corazón de los perseverantes, y sean estos más nu-
merosos que lo que, por la obra de Satanás y de los hom-
bres, cabría esperar”. Jesús quiere, por tanto, que esta obra 
frene la devastante acción diabólica en el mundo.

3. 	 “Despertar en los sacerdotes y en los laicos un vivo amor 
al evangelio y a todo lo que a Cristo se refiere. Lo prime-
ro de todo, una renovada caridad hacia mi Madre, en 
cuyas oraciones está el secreto de la salvación del mun-
do. Ella, mi Madre, es la Vencedora del Dragón maldito. 
Ayudad a su poder con vuestro renovado amor a Ella y 
con renovada fe y renovado conocimiento respecto a lo 
que a Ella se refiere. María ha dado al mundo al Salva-
dor. El mundo aún recibirá de Ella la salvación”. Jesús 
otorga un papel especial a María en estos últimos tiem-
pos, y de ahí la importancia de conocerla y amarla más.

4. 	 Comprender mejor el relato evangélico, sobre todo en los 
pasajes complicados: “Y también esta Obra tiene la fi-
nalidad de iluminar algunos puntos que un conjunto 
de circunstancias ha cubierto de tinieblas, de manera 
que forman zonas oscuras en la luminosidad del cua-
dro evangélico; y puntos que parecen de fractura, y no 
son sino puntos entenebrecidos, entre uno y otro epi-

38	 Señala el P. Allegra, ofm: “Certo Gesù nel tempo della sua vita mortale non parlò 
con quei termini  teologici venuti dopo, né, forse, sviluppando la celeste ricchezza 
della sua parola, come appare dal Poema dell’Uomo-Dio, cioè come fece vedere e 
sentire alla sua diletta Maria Valtorta. Come si spiega questo fatto? Io risponde-
rei così. Gesù dopo venti secoli ripete e spiega il suo Vangelo giovandosi di tutta 
la terminología teológica della sua Chiesa, per dirci che l’insegnamento di essa si 
trova già implícitamente nel suo Vangelo -M. Pouget avrebbe detto: equivalente-
mente- e che questo insegnamento altro non è se non la spiegazione autorevole e 
infallibile, che Essa dà ed Essa sola può dare, perché guidata e illuminata dallo 
Spirito Santo” (Pisani, Pro e contro Maria Valtorta, 130).



43

sodio evangélico, puntos indescifrables y que en poder 
descifrarlos está la clave para comprender exactamente 
ciertas situaciones que se habían creado”. 

5. 	 Por último, “conocer exactamente la complejidad y du-
ración de mi larga pasión”, así como el misterio de ini-
quidad de la traición de Judas Iscariote.

	 Cuando se lee y estudia la obra de María Valtorta hay 
que tener en cuenta estos objetivos, que hacen compren-
sible la insistencia en algunos temas, y porque se indican 
unos detalles y no otros. Descubrimos un interés espe-
cial en dar a conocer la realidad histórica, real, que haga 
comprender mejor el texto evangélico y cómo ha sido la 
vida de Jesús en sus momentos centrales. Por eso Jesús 
insistió a María Valtorta en que describiese todo lo que 
viese, pues hasta el más mínimo detalle es susceptible de 
aportar información verificable.

2.3.4 Para saber más de María Valtorta

A) Breve biografía39

Nació en Caserta el 14 de marzo de 1897, de Giuseppe Val-
torta (oficial de caballería) e Íside Fioravanzi. Vivió 4 felices 
años como alumna interna en el Colegio Bianconi de Monza. 
Su madre interrumpió brutalmente sus dos noviazgos. A los 
27 años la familia se instaló en Viareggio. Allí siguió su vida de 
apostolado y de caridad. Se ofreció como víctima viva por la 
salvación de las almas. Desde 1934, a consecuencia de un golpe 

39	 Cf. Pisani, Pro e contro Maria Valtorta 9-17; E. Biagini, Maria Valtorta. La 
testimone della vita di Cristo (Centro Editoriale Valtortiano, Isola del Liri 2017) 
11-177.



44

recibido en los riñones en Florencia (1920), quedó paralizada 
de cintura para abajo. En 1935 fue recibida en su casa Marta 
Diciotti, una huérfana que será su asistente y confidente hasta 
el final. Un mes después murió su amado padre. Su severa ma-
dre falleció 8 años más tarde, el 4 de octubre de 1943.

El P.Migliorini, su director espiritual, le pidió escribir 
su autobiografía a inicios de 1943, cuando aún no habían 
empezado las revelaciones. El 23 de abril de 1943 (viernes 
santo) tuvo el primer dictado de Jesús. Escribía siempre en 
su lecho sobre las rodillas arqueadas, todo seguido, sin re-
leer ni corregir lo que había escrito. Nunca tomó notas ni hi-
zo esquemas de lo que escribía, un total de 122 cuadernos, lo 
que suponen 13.193 páginas.

Entre todas las revelaciones recibidas, sobresale el 
“Evangelio como me ha sido revelado”, que narra el naci-
miento e infancia de María y de Jesús, la vida pública de Je-
sús, el nacimiento de la Iglesia y la asunción de María. En 
cada escena describe los paisajes, los ambientes, las perso-
nas y sus sentimientos, las situaciones, los diálogos, los ges-
tos… pues participa realmente de las escenas como si estu-
viese presente. La obra fue recibida y escrita entre 1944-1947 
y 1951, sin seguir el orden cronológico de la vida de Jesús. 
Fue recibiendo las distintas escenas, salteadas, mezcladas, 
sin saber ella a qué momento de la vida pertenecían. Cuan-
do hubo terminado los 652 capítulos, Jesús mismo le dijo en 
qué orden debía colocarlos. Todos ellos encajaban admira-
blemente con una coherencia imposible desde el punto de 
vista humano40. Fueron publicados por primera vez en 1956 

40	 Cf. Lavère – Laurentin, Interview de Monseigneur René Laurentin sur l’Évan-
gile tel qu’il m’a été révélé de Maria Valtorta, 5; G. Palladino, Qui c’è il dito di 
Dio. Breviario dei temi trattati negli scritti di Maria Valtorta (Centro Editoriale 
Valtortiano, Isola del Liri 22022) 12-13; E. Fréjaville, Dizionario Valtortiano. I 
significati, le descrizioni, i riferimenti biblici e cronologici dei principali ter-
mini, delle persone, dei luoghi, nell’Opera di Maria Valtorta L’Evangelo come 



45

a cargo de Michele Pisani, en 4 volúmenes, bajo el título “El 
Poema del hombre-Dios”.

De 1943 a 1950 recibió dictados sobre temas ascéticos, bí-
blicos, doctrinales, y descripciones de escenas evangélicas y 
de martirios de primeros cristianos, que fueron recogidos en 
los “Cuadernos”, publicados en tres volúmenes41. Otras reve-
laciones que recibió son: “El Libro de Azarías”, que contiene 
comentarios a las lecturas de la misa dominical y festivos42; 
Las Lecciones sobre la Carta de San Pablo a los Romanos43; 
los “cuadernitos”, donde se recoge lo dictado en hojas sueltas 
y en otras libretas fuera de los 122 cuadernos. Tras la escritu-
ra de las revelaciones entró progresivamente en un sereno ais-
lamiento psíquico, hasta su muerte el 12 de octubre de 1961.

B) Recepción eclesial de las obras de María Valtorta
Antes de presentar las investigaciones realizadas sobre 

su obra, conviene conocer la situación eclesial por la que es-
ta ha pasado. Señalemos los siguientes hitos:

1. El Padre Migliorini, director espiritual de María Val-
torta, Sacerdote de los Siervos de María (Servitas), le ase-
guró el origen sobrenatural de sus escritos y la animó a que 
siguiera escribiendo. Recogía los cuadernos de María y los 
transcribía a máquina en su despacho; hizo fascículos que 
repartía entre sus allegados, subrayando su origen sobrena-
tural. Los primeros textos corrían así de mano en mano, y 
eso preocupaba a María, porque veía que no era el modo de 

mi è stato rivelato (Centro Editoriale Valtortiano, Isola del Liri 2020) 7.
41	 Cf. M. Valtorta, Los Cuadernos 1943 (Centro Editoriale Valtortiano, Isola del 

Liri 2013); Íd., Los Cuadernos 1944 (Centro Editoriale Valtortiano, Isola del 
Liri 2013); Íd., Los Cuadernos 1945-1950 (Centro Editoriale Valtortiano, Isola 
del Liri 2013).

42	 Cf. Íd., Libro de Azarías (Centro Editoriale Valtortiano, Isola del Liri 2, 2013).
43	 Cf. Íd., Lecciones sobre la epístola de Pablo a los romanos (Centro Editoriale 

Valtortiano, Isola del Liri 2018).



46

darlo a conocer. En marzo del 1946, fue trasladado a Roma, 
pero mantuvo el contacto epistolar con María. Durante es-
tos primeros 4 años fue un verdadero padre para ella44.

2. El dictamen positivo de Pío XII: En Roma, P. Migliori-
ni interesó al P. Berti, profesor de teología en el Marianum. 
Este hizo llegar al Papa 12 fascículos de Valtorta, por medio 
de Mons. Norese, consiguiendo que el 12-II-1948 Pío XII re-
cibiese al P.Berti con otros tres en audiencia privada, donde 
les dijo: “Publicadla tal como está, [quitando el prefacio que 
hablaba del origen sobrenatural]. Quien lea esta obra lo en-
tenderá”. Se publicó entonces un fascículo de propaganda 
anunciando la futura publicación de toda la obra. En 1949 el 
Santo Oficio ordenó a P. Berti que entregase los manuscritos 
originales de la obra, amenazando con meterla en el Índice 
de libros prohibidos si desobedecía. No los entregó porque 
no eran de su propiedad, y por miedo a perder para siempre 
los originales, sólo entregó los textos mecanografiados que 
tenía en su poder. Apoyándose en la indicación verbal de Pío 
XII los publicaron en 1956-1959 con el editor M. Pisani. En 
1958, murió Pío XII45.

3. Veto del Santo Oficio: el 16 de diciembre de 1959 se 
firmó un decreto del Santo Oficio que fue publicado en L’Os-
servatore Romano el 6 de enero de 1960, donde la obra de 
María Valtorta quedaba incluida en el índice de libros pro-
hibidos para los católicos. Sin embargo, en el artículo no se 
denuncia ni un solo error en materia de fe y costumbres, li-
mitándose a señalar cuatro objeciones: 

Critica su estilo literario.
Contrapone la excesiva amplitud del relato con la conci-

sión de los evangelios, y subraya unas supuestas pegas, pero 

44	 Cf. Pisani, Pro e contro Maria Valtorta, 55-59.
45	 Cf. Ibíd., 61-63.



47

que son más bien unos elogios: que el texto usa el lenguaje 
de teólogos actuales (y no el del siglo I), así como una teolo-
gía mariana actualizadísima (conforme a la enseñanza del 
Concilio Vaticano II). Esto sería más bien un indicio de que 
el texto no puede provenir de la propia Valtorta…

Afirma la presencia de “desviaciones históricas, geográ-
ficas y semejantes” en la obra valtortiana, sin embargo, no es 
capaz de citar ni una sola.

Afirma, sin demostrarlo de ningún modo, motivos de 
irreverencia en el texto.

El artículo concluye con lo que parece ser el verdadero 
motivo de la condena, a saber, que diez años antes se había 
prohibido la publicación de los manuscritos de Valtorta has-
ta que no se entregasen los originales al Santo Oficio de cara 
a su examen. No fueron entregados, “Por lo que esta conde-
na pública es totalmente oportuna, por causa de esta grave 
desobediencia”, indica la nota final46.

4. En 1963 el papa Pablo VI sucedió a Juan XXIII, e hizo 
algunas transformaciones dentro de la Curia Vaticana. Así, 
el Santo Oficio pasó a ser la Congregación Sagrada para la 
Doctrina de la Fe, la cual en 1965 abolió el Índice de libros 
prohibidos. Desde entonces cualquier cristiano podía leer, 
estudiar o investigar lícitamente las obras de María Valtor-
ta47.

5. El 13 de febrero de 2002, el Obispo Roman Danylak 
publicó la Carta de aprobación de la obra de María Valtorta, 
otorgándole el Nihil Obstat, y el Imprimatur en Roma, Ita-
lia (cf. http:// www.valtorta-maria.com/Pages/001_Bishop_
Roman_ Danylak-Imprimatur.htm).

46	 Cf. Ibíd., 63-64; 97-105.
47	 Cf. Ibíd., 105-106.



48

C) Recepción histórica de las obras de María Valtorta
Como introducción a una valoración científica, resulta 

igualmente oportuno recoger la opinión de los primeros ex-
pertos que tuvieron ocasión de leer los escritos de Valtorta, 
aunque haya sido expresada antes de que estos se hubiesen 
terminado. Se trata simplemente de una opinión autoriza-
da, que sin embargo abrió el camino a minuciosas investiga-
ciones que vinieron después.

Autoridades eclesiales y bíblicas
El P. Agustín Bea S.I., era Rector del Pontificio Instituto 

Bíblico de Roma y confesor del Papa Pío XII cuando dio su 
testimonio tras la lectura de varios capítulos de la obra val-
tortiana48. Fue creado Cardenal por Juan XXIII en 1959. En 
una carta del 23 enero 1952 escribió:

He quedado muy impresionado de que las descrip-
ciones arqueológicas y topográficas son expuestas con 
una exactitud notable. La lectura de la obra no es solo 
interesante y plácida, sino verdaderamente edificante, 
e instructiva para el pueblo menos formado en los mis-
terios de la vida de Jesús. Podría tener la misma fun-
ción que las Biblias ilustradas de antaño… entrando 
en las familias tantas ideas e imágenes por medio de 
novelas, del cine, de los periódicos y de las revistas.

El P. François-Paul Dreyfus, O.P. (1918-1999), de la Es-
cuela Bíblica y Arqueológica francesa de Jerusalén, escribió 
una carta al editor de la obra valtortiana en 1986 en la que 
subrayaba la misma impresión:

48	 Cf. Ibíd., 65-67. Los textos citados a continuación se encuentran en las páginas 
señaladas, siendo yo el responsable de su traducción al castellano.



49

Me he quedado muy impresionado de encontrar 
en la obra de María Valtorta el nombre de al menos 
seis o siete ciudades que no aparecen ni en el Antiguo 
ni en el Nuevo Testamento. Estos nombres son solo 
conocidos por algunos pocos especialistas y gracias a 
fuentes no bíblicas49.

Alfonso Carinci (1862-1963) fue ordenado sacerdote en 
1885, llegando a ser maestro de ceremonias del Papa León 
XIII y confidente de Pío X. Fue arzobispo titular y renunció 
al cardenalato. Desde 1930 fue Secretario de la Congrega-
ción de Ritos y causa de los santos. No tuvo dudas sobre el 
origen sobrenatural de la obra, pero no quería hacer valer 
su autoridad para difundirla, pues decía que eso “Le tocaba 
a Él, el verdadero Autor”. Sin embargo, en 1952 escribió50:

La topografía de la Palestina es tan acorde a la 
realidad, que ni siquiera quien haya vivido mucho 
tiempo en aquellas regiones podría describirlas con 
tanta exactitud y con tantos mínimos detalles. Este 
hecho no puede dejar de sorprendernos, cuando se 
piensa que la persona está clavada a una cama des-
de hace 20 años […] no tiene ayuda bibliográfica de 
ningún tipo y nunca ha estudiado descripciones de 
los lugares santos. […]. Los discursos de los persona-
jes corresponden admirablemente a los transmitidos 
por los evangelios y están en armonía. […]. Estos son 
completados y clarificados de tal modo que cada dis-
curso sale fluido, claro, y tan bien expuesto que pare-
ce salido de una misma fuente. […] Los discursos de 

49	 http://www.maria-valtorta.org/Lieux/Topographie.htm (acceso 5-XII-2022).
50	 Cf. Pisani, Pro e contro Maria Valtorta, 68-74.



50

Nuestro Señor no contienen nada que no sea confor-
me a Su espíritu, y además no pocos expresan doc-
trinas que suponen una ciencia teológica desconoci-
da a Valtorta, que solo ha estudiado el Catecismo del 
Beato Pío X. […]. Me parece imposible de tal mediocre 
cultura teológica, desprovista de libros útiles a tal fin 
(no tiene vidas de Jesús, ni atlas, sino solo la Biblia) 
haya podido escribir por su cuenta con tanta exacti-
tud páginas tan sublimes. […]. A juzgar del bien que 
se experimenta leyéndola, opino que esta Obra, si fue-
ra publicada, podría llevar muchas almas al Señor.

El P. Gabriele Allegra, reconocido misionero en China, 
donde fundó un centro de estudios bíblicos y otro socioló-
gico, tradujo por primera vez la Biblia completa al chino. 
Entre sus escritos del 1965 al 1974 se han conservado nume-
rosas referencias a la obra valtortiana, tanto en cartas per-
sonales como en su diario personal, o en una larga recen-
sión que hizo para los futuros traductores de la obra51. En 
su diario afirma:

Nadie podrá hacerme creer que una pobre enfer-
ma, solo en virtud de su ferviente sentimiento reli-
gioso, haya podido escribir el Poema, más aun sa-
biendo que los diversos cuadros o escenas de la vida 
del Señor no los vio en orden cronológico sino contra 
todo orden, apareciendo y desapareciendo mezcla-
damente durante tres años […] El dedo de Dios está 
aquí. En cuanto a justificación teológica para un li-
bro tan convincente, tan carismático, tan extraordi-

51	 Cf. Ibíd., 117-143.



51

nario, aun desde el punto de vista meramente huma-
no, como lo es “El Poema del hombre-Dios” de María 
Valtorta, encuéntrelo en la Primera Epístola de San 
Pablo a los Corintios 14,6.

Resulta “simpática” la alusión que hace a la exégesis mo-
derna: 

Quien lea esta obra después de los artículos y las 
monografías de tantos seguidores modernos de la For-
mgeschichte y de la Redaktions geschichte, respira fi-
nalmente la atmósfera del evangelio, y casi casi se con-
vierte en uno (aunque solo sea uno más, pero sin duda 
más afortunado que los exegetas bultmanianos), uno 
de la muchedumbre que seguía al Maestro52.

Gabriele M. Roschini (1900-1977) fue probablemente el 
mariólogo más importante del siglo XX. Fundó en Roma la 
Facultad teológica Marianum, de la que fue el primer Rec-
tor, y en la que enseñó teología además de en la Pontificia 
Universidad Lateranense. Fue consultor de la Congregación 
para la doctrina de la Fe y de la Congregación para la Causa 
de los Santos, así como Procurador general de su orden, los 
Siervos de María. Después de una primera actitud de cier-
to rechazo hacia la obra valtortiana, en el verano de 1972 se 
presentó de improviso en la casa de María Valtorta. Había 
leído en sus vacaciones la obra completa y había quedado 
estupefacto. Quería reparar su inicial tibieza respecto a Val-
torta, a quien desde ese curso incluyó en el curso anual que 
impartía en el Marianum bajo el título “Intuiciones maria-
nas de los grandes místicos”. Publicó una obra sobre la Vir-

52	 Ibíd., 126.



52

gen María en la obra valtortiana53, donde señala que ahí ha 
conocido más y mejor a la Madre de Jesús que en todas las 
obras juntas de todos los mariólogos de la historia54.

Camillo Corsànego  (1891-1963) fue padre de seis hijos, 
uno de ellos sacerdote, profesor de Derecho Penal en la 
Pontificia Universidad Lateranense, promotor de Justicia 
(Ministerio Público) en el Tribunal de la Ciudad del Vati-
cano, Decano de los abogados consistoriales (patrocinar 
causas de beatificación y canonización), Presidente Ge-
neral de la Juventud Católica Italiana (1922-1928) y Dipu-
tado del Parlamento Italiano. En su testimonio afirma55:

He leído a lo largo de mi extensa vida muchísi-
mas obras apologéticas, hagiográficas, de teología, de 
crítica bíblica; pero nunca he encontrado una unión 
de ciencia, de arte, de piedad y de adhesión a las en-
señanzas tradicionales de la Iglesia como en la Obra 
de Valtorta. […]. Sólo se pueden hacer dos hipótesis: 
1ª) o la autora posee un genio semejante a Manzoni 
o Shakespeare, y una cultura bíblica y teológica, con 
conocimiento perfecto de los Santos Lugares, supe-
rior al de cualquier criatura que viva hoy en Italia; o 
2ª) digitus Dei est hic. Cualquiera que lea incluso un 
número limitado de estas páginas maravillosas, lite-
rariamente perfectas, si tiene el alma libre de prejui-
cios, no puede sino obtener frutos de elevación cris-
tiana.

53	 Cf. Roschini, La Madonna negli scritti di Maria Valtorta.
54	 Cf. Pisani, Pro e contro Maria Valtorta, 157-160.
55	 Cf. Ibíd., 75-77.



53

Monseñor Ugo Lattanzi fue Profesor de Teología Fun-
damental en la Pontificia Universidad Lateranense y Deca-
no de esta, así como Consultor del Santo Oficio y Perito de 
la comisión teológica en el Concilio Vaticano II. Afirma lo 
siguiente56:

Considero absolutamente imposible que la mujer 
autora (de cultura media-baja) haya podido escribir 
tanta materia, pluma en mano, sin haber tenido el 
influjo de un poder preternatural. En esta Obra hay 
páginas verdaderamente espléndidas por su pensa-
miento y por su forma; descripciones de situaciones 
psicológicas dignas de Shakespeare y diálogos con-
ducidos al modo socrático, dignos de Platón, y des-
cripciones de la naturaleza y de los ambientes dignos 
del más magnífico escritor.

El Cardenal Siri, Arzobispo de Génova, en una carta 
del 6 de marzo de 1956 señaló57: “La impresión causada por 
la lectura de lo mecanografiado es excelente. Solo veo una 
observación: la gente habla con lenguaje literario de nues-
tro tiempo, no de aquel tiempo. Al menos así me lo parece”. 
Otros muchos obispos han manifestado por carta al editor 
de la obra valtortiana, Michele Pisani, y a su hijo, Emilio Pi-
sani, el apoyo y la acogida de esta58.

56	 Cf. Ibíd., 80-82.
57	 Cf. Ibíd., 95-96.
58	 Por ejemplo, el arzobispo de Taiwán (China), Domenico Luca Capozi; el obispo de 

Caserta, Vito Roberti; el abad y Ordinario de Subiaco, Egidio Gavazzi; el arzo-
bispo de Lucca, Giuliano Agresti; el obispo de Calcuta (India), Aldo Patroni; el 
arzobispo de Suva (islas Fiji), George H. Pearce: “Entré en contacto por primera 
vez con la obra de María Valtorta en 1979 […] la encontré tremendamente inspi-
radora. Es imposible para mí imaginar que alguien pueda leer esta gran obra con 
la mente abierta y no estar convencido de que su autor no sea el Espíritu Santo de 
Dios”); el obispo de Sololá (Guatemala), Angelico Melotto; etc. Cf. Ibíd., 267-279.



54

También Santa Teresa de Calcuta apreciaba mucho a 
Valtorta: el P. Leo Maasburg testimonia que siempre la veía 
hacer los viajes largos con tres libros, a saber, la Biblia, la 
Liturgia de las Horas y un volumen del “Evangelio como me 
ha sido revelado”59. San Pío de Pietrelcina, a su vez, ante la 
pregunta de una dirigida si le aconsejaba leer a Valtorta, res-
pondió: “No te lo aconsejo, te lo ordeno”60.

Autoridades científicas
Los primeros testimonios de científicos sobre la obra de 

María Valtorta fueron muy importantes ya que evidencia-
ron que los relatos podían contener mucha más información 
científica y verificable de la que cabría esperar. Sus primeras 
impresiones impulsaron a otros a analizar detalladamen-
te esta información. Mencionamos aquí dos de estos casos, 
uno desde la medicina y otro desde la geología.

Nicola Pende (1880-1970) fue profesor de la Universidad 
de Roma, Senador del Reino, el médico más famoso de Ita-
lia en su época y Perito de la Congregación de Ritos, respon-
sable de examinar las curaciones milagrosas atribuidas a 
los santos. Declaró lo siguiente61:

Debo afirmar que he encontrado en el escrito de 
Valtorta esta humanidad de Jesús que no solo corres-
ponde en sus trazos esenciales a la que nos han trans-
mitido los cuatro evangelios, sino que está esculpida 
e iluminada todavía más detallada y profundamente, 
hasta el punto de poder decir que Valtorta llena con 

59	 La entrevista al P. Maasburg puede encontrarse en http://mariavaltortawebring.
com, así como en la revista Chrétiens Magazine 218 (2009) 5.

60	 E. Pisani, Padre Pio e Maria Valtorta (Centro Editoriale Valtortiano, Isola del 
Liri 1999) 68.

61	 Cf. Íd., Pro e contro Maria Valtorta, 85-86.



55

su relato las lagunas de la vida humana del Redentor. 
He quedado admirado por la pericia con que describe 
una fenomenología que solo pocos médicos consu-
mados sabrían exponer, en la escena de la agonía de 
Jesús en la cruz.

Vittorio Tredici (1892-1967) fue un experto minerólogo, 
presidente de la Hacienda Mineral Metáliza Italiana, Vi-
ce-presidente de la Corporación de las Industrias Extracto-
ras, Presidente de la Sociedad Italiana Potassa, especialista 
en los fosfatos de Trasjordania, padre de 9 hijos y fervoroso 
católico. Afirma62: 

Tal obra no puede ser fruto de la simple volun-
tad humana, aunque estuviese dotada de doctrina, 
de cultura y de una capacidad realmente superior. Lo 
que más profundamente me ha impresionado, desde 
el punto de vista histórico-crítico, ha sido el conoci-
miento perfecto que la escritora tenía de Palestina y 
de los lugares donde se desarrolla la predicación de 
Jesús. Conocimiento que en algunos momentos su-
pera el conocer normal geográfico y panorámico, lle-
gando a ser topográfico e incluso geológico y minera-
lógico. En lo referente a este punto, sobre todo para 
la zona de Trasjordania (actual Jordania), no existen 
–hasta donde yo conozco– publicaciones tan detalla-
das que hagan posible ni siquiera a un científico que 
no haya estado en el lugar, imaginar o describir reco-
rridos interiores con tal perfección que deja perple-
jos a los que sí han estado. Mi sorpresa se acentuó 

62	 Cf. Ibíd., 89-91. Cf. también, sobre aspectos geológicos señalados por Valtorta, 
Biagini, Maria Valtorta, 248-251.



56

cuando leí una descripción mineralógica, donde des-
cribiendo unas piedras semejantes al granito afirma 
que ¡no son graníticas sino calcáreas! ¡Declaro que 
tal distinción solo podría apreciarse –estando en el 
lugar- por un experto!

2.4. Conclusión

Los estudios realizados hasta la fecha han confirmado 
y continúan demostrando la exactitud e historicidad de mu-
chas informaciones aparentemente irrelevantes encontra-
das en las vidas de Jesús y María escritas por Valtorta. To-
do ello hace totalmente razonable utilizarlas como posibles 
fuentes de conocimiento histórico y teológico, aplicando to-
das las medidas y precauciones que requiere una revelación 
privada.

Dios tiene mucho interés en salvar al hombre y hacerle 
llegar lo que más necesita en cada momento. Las revelacio-
nes privadas verdaderas son una ayuda para la época que 
las recibe. Nuestro tiempo está marcado por el racionalis-
mo, por la dificultad de muchos para creer, por la necesidad 
de que todo sea demostrado antes de aceptarlo como verda-
dero… Nuestra Iglesia ha pasado la mayor crisis bíblica de 
su historia en el siglo XX, pues se han puesto en tela de jui-
cio cada uno de los acontecimientos narrados en los evange-
lios y en los demás textos sagrados. Recuérdese, como botón 
de muestra, el ostracismo científico al que fue relegado René 
Laurentin por defender en 1982 su historicidad. Fue consi-
derado el mayor ingenuo y anti-científico de los exegetas63. 

63	 Cf. «Me he pasado medio siglo estudiando los evangelios de la infancia (Mt 
1-2 y Lc 1-2, y el resto). Siempre he entrevisto la riqueza de estos evangelios, 



57

Siendo Prefecto para la Congregación de la Doctrina de la 
Fe, el Card. Joseph Ratzinger lamentó la citada crisis de la 
exégesis católica, la cual era tan profunda que para superar-
la se necesitaría toda una generación de exegetas católicos 
que aplicasen al estudio e interpretación de la Escritura los 
criterios del Concilio Vaticano II expresados en la Dei Ver-
bum 12.3 (Constitución Dogmática sobre la Divina Revela-
ción)64.

No tengamos miedo de dejarnos ayudar por la más ac-
tual de las revelaciones privadas, cargada de datos que es-
peran ser verificados por la razón del hombre moderno. El 
Evangelio tal como ha sido revelado a Valtorta tiene mucho 
que decir al científico de hoy, pues muchos de sus datos solo 
pueden analizarse, confirmarse y validarse en nuestra épo-
ca. Una vez más se percibe la condescendencia de Dios que 
sigue acercándose a su criatura predilecta, el ser humano, 
dándole las pruebas tangibles que necesita para renovar la 
fe que perdió en el camino de siglos pasados.

nutridos de todo el A. T. … Y, sin embargo, seguía yo seducido por la actitud 
iconoclasta cultural del ambiente, una actitud procedente del racionalismo 
liberal: estos primeros capítulos eran leyendas tardías, theologumena, es de-
cir, relatos ficticios fabricados para expresar ideas teológicas entrañables a los 
creyentes, se repetía. Mis primeros trabajos, que manifestaban la riqueza bí-
blica de estos evangelios, consiguieron una amplia estima en el mundo exegé-
tico a escala ecuménica. Caracterizaba yo estos evangelios como midrashim. 
De ahí se inducía que yo los tenía por fábulas, lo que se ponía en mi activo de 
progresista. De hecho, yo no me atrevía demasiado a plantear el problema de 
la historicidad, ampliamente puesto en duda… Fue en 1980 cuando me atreví 
a abordar el estudio específicamente histórico de estos evangelios. Con él se 
disiparon las dudas nocivas… Este retorno a la evidencia ha sido un perjuicio 
para mi reputación. Me encontré etiquetado de fundamentalista: como autor 
a desaconsejar»: http://www.gratisdate.org/texto.php?idl=40&a=594

64	 Cf. J. Ratzinger, «Biblical Interpretation in Crisis. On the Question of the Foun-
dations and Approaches of Exegesis Today», en R. J. Neuhaus (ed.), Biblical In-
terpretation in Crisis. The Ratzinger Conference on Bible and Church (Grand 
Rapids, MI 1989) 1-24.



434

La confirmación de la tradición cristiana 

Como se resume en las conclusiones, la reconstrucción 
cronológica del calendario astronómico de las vidas de Jesús 
y María narrada por Valtorta conduce siempre a las fechas de 
la tradición cristiana, recogidas en la siguiente tabla.

Acontecimiento 
de la historia de la 

salvación

Fecha obtenida de la 
reconstrucción astronómica-

calendarial

Probabilidad de haberla 
obtenido por casualidad

Inmaculada 
Concepción 8 diciembre del 19 a.C. 1/365

Nacimiento de María 8 septiembre del 18 a.C.
1

(9 meses después de la 
Inmaculada Concepción)

Entrada de María entre 
las vírgenes del Templo 21 noviembre del 15 a.C. 1/365

Anuncio del ángel a 
Zacarías 23 septiembre del 2 a.C.

1
(9 meses antes del 

nacimiento)

Nacimiento de Juan 
Bautista 24 junio del 1 a.C. 1/365

Nacimiento de Jesús 6 enero del 1 d.C.

2/365
(la probabilidad es doble 
porque también existe la 

tradición del 25 diciembre 
de la Iglesia de Occidente)

Epifanía (adoración de 
los Magos) 6 enero del 2 d.C. 1/365

Bautismo de Jesús 6 enero del 31 d.C. 1/365



435

María Valtorta no informa explícitamente de ninguna de 
las fechas anteriores, que surgen de una compleja y exacta 
reconstrucción astronómica, histórica y calendárica, anali-
zada en detalle en este estudio, la cual nos ha llevado a este 
resultado, que es increíble. Una fecha puede aparecer por ca-
sualidad, y ya sería un caso improbable puesto que tendría 
una probabilidad de 1 (fecha tradicional) dividida por 365 
posibilidades (días de un año). Pero constatar que ocho de 
las fechas principales de la tradición cristiana, relativas a la 
historia de la salvación, emergen de un riguroso análisis as-
tronómico-calendarial del Evangelio como me ha sido reve-

lado de María Valtorta, es un resultado que no puede dejar 
de suscitar otros interrogantes. De hecho, para tener una es-
timación de la probabilidad de que todo esto haya ocurrido 
por casualidad, deberíamos multiplicar entre ellas las pro-
babilidades reportadas en la última columna de la tabla an-
terior, obteniendo un número estratosféricamente pequeño, 
una probabilidad inferior a uno dividido por un millón de bi-
llones. Para tener un punto de referencia, la probabilidad de 
acertar cinco veces en la lotería es aproximadamente de un 
caso favorable entre 44 millones. En paralelo, la probabilidad 
de que, por casualidad, María Valtorta haya inventado una 
narración de la vida de Jesús y de la Virgen, cuyo análisis del 
calendario astronómico conduzca precisamente a las fechas 
resumidas en la tabla anterior, es comparable a la probabili-
dad de acertar dos cincos consecutivos al mismo tiempo en la 
lotería, ¡jugando sólo 5 números! Por tanto, lo que emerge del 
análisis de los escritos de María Valtorta no puede explicar-
se racionalmente de ninguna manera, porque es muy impro-
bable desde el punto de vista del cálculo de probabilidades, 
por no decir imposible. ¡Podemos, por tanto, afirmar que las



436

matemáticas demuestran con absoluta certeza que estamos 
ante un milagro! Es una prueba para el hombre de inicios del 
tercer milenio de la historia del cristianismo, en la era de la cien-
cia, de la existencia de Dios. Es una prueba para los teólogos y 
hombres de Iglesia de nuestro tiempo, de que una revelación 
privada puede y debe ser estudiada también desde un punto 
de vista arqueológico, histórico, etc., pudiendo ser una fuente 
de preciosa información sobre la vida de Jesús en la historia.



437

8. Apéndice. La nota del Dicasterio  
para la Doctrina de la Fe

El 22 de febrero del 2025, el Dicasterio para la Doctrina 
de la fe dio a conocer un comunicado sobre los escritos de 
María Valtorta. No ha sido un texto publicado por propia 
iniciativa, ni tampoco el resultado de una investigación 
reciente del Dicasterio, sino la respuesta a la continua 
consulta que recibe de muchas partes sobre la postura de la 
Iglesia ante estos escritos.

El comunicado se limita a repetir lo que ya comunicó 
en su día, en un decreto del 16 de diciembre de 1959, hace 
más de 65 años. Por eso, no se puede anunciar como una 
postura “novedosa” de la Iglesia, tal como han hecho 
algunos periódicos con noticias sensacionalistas. Los 
titulares al respecto, para ser exactos, deberían haber dicho: 
el Dicasterio se limita a repetir su postura del 16-XII-1959, sin 
haber hecho nuevas investigaciones.

La breve nota dice textualmente396: 
«reiteramos que las supuestas “visiones”, “revelaciones” 

y “comunicaciones” contenidas en los escritos de María Val-
torta, o en cualquier caso atribuidas a ellos, no pueden con-
siderarse de origen sobrenatural, sino que deben conside-
rarse simplemente formas literarias de las que la Autora se 
ha servido para narrar, a su manera, la vida de Jesucristo».

La nota es exacta en sus afirmaciones. En primer lugar, 
el verbo reiterar confirma que el Dicasterio solo repite lo ya 

396	 https://www.vatican.va/roman_curia/congregations/cfaith/documents/rc_ddf_
doc_20250222_comunicato-scritti-valtorta_sp.html



438

dicho en el pasado, sin mediar ningún nuevo estudio de la 
cuestión. En segundo lugar, es cierto que estos textos, en 
el estado actual de conocimiento que sobre ellos tiene el 
Dicasterio, “no pueden considerarse de origen sobrenatural”. 
Nótese que no afirma que “no son” de origen sobrenatural, 
sino que este origen “no puede afirmarse”. Ciertamente, el 
Dicasterio no puede considerarlo de origen divino porque 
solo cuenta con el resultado del estudio realizado en la 
década de los años 50 del siglo pasado. Un estudio, por 
otra parte, limitado y sin el rigor científico que una obra 
literaria requiere, apoyado más que en datos objetivos y 
contrastables, en impresiones subjetivas –en el sentido 
etimológico de la palabra– de un examinador anónimo, 
publicadas en L'Òsservatore Romano el 6 de enero de 1960397. 
Por eso, es verdad que el Dicasterio, en las circunstancias 
actuales, no puede considerarlo de origen sobrenatural; pero 
una cosa es decir que no puede, y otra afirmar que no tenga 
origen sobrenatural, cosa que no hace la nota. Carece de los 
suficientes elementos de juicio para hacerlo. Por esta razón 
concluye que “deben considerarse” los textos como simples 
formas literarias. En efecto, según el conocimiento actual 
que el Dicasterio tiene, no puede considerarlo de otro modo. 
Mientras no estudie a fondo todo el legado de Valtorta, la 
prudencia le exige considerarlo como un texto humano. 

Queriendo dar respuesta a las continuas peticiones, y 
ante la dificultad de hacer en un plazo razonable de tiempo 
un estudio profundo en el seno del Dicasterio, este responde 
repitiendo sin más lo que en su día se publicó, fiándose de 
los que entonces lo estudiaron. Gracias a Dios, desde 1960 se 
han realizado innumerables investigaciones –fruto de miles 

397	 Cf. Pisani, E., Pro e contro Maria Valtorta (Centro Editoriale Valtortiano, Isola 
del Liri, 5, 2008) 97-106.



439

de horas de análisis– que el Dicasterio en el futuro podrá 
estudiar para dar una respuesta más actualizada.

Cabe desear que próximamente el Dicasterio, en vez de 
recibir “peticiones de aclaración sobre la posición de la Igle-
sia con respecto a los escritos de María Valtorta”, reciba “pe-
ticiones de hacer un nuevo estudio de estos escritos”. Sería la 
ocasión de hacer un nuevo análisis –en profundidad– de los 
textos valtortianos, que no parta de un prejuicio negativo mo-
tivado por la desobediencia de quienes en su día no quisieron 
entregar al Santo Oficio los manuscritos originales y todas 
las copias existentes en el mundo de los escritos de Valtorta. 

En este sentido, publicaciones como esta (con los estudios 
científicos aquí citados), son un precioso servicio a la Iglesia 
y al Dicasterio para la Doctrina de la fe, de cara a su misión 
de esclarecer la verdad, pues como señala la Instrucción 
sobre la vocación eclesial del teólogo “Donum veritatis”398, 
las tensiones “pueden representar un factor de dinamismo 
y un estímulo que incita al Magisterio y a los teólogos a 
cumplir sus respectivas funciones practicando el diálogo” 
(DoVe 25). En efecto, “puede suceder que el teólogo se haga 
preguntas referentes, según los casos, a la oportunidad, a 
la forma o incluso al contenido de una intervención” –v.gr. 
la nota presente–, ya que en “las intervenciones de orden 
prudencial, ha podido suceder que algunos documentos 
magisteriales no estuvieran exentos de carencias. Los 
pastores no siempre han percibido de inmediato todos los 
aspectos o toda la complejidad de un problema” (DoVe 24). 
Por eso, el Magisterio de la Iglesia defiende “la libertad 
de investigación” que “significa disponibilidad a acoger la 
verdad tal como se presenta al final de la investigación” 

398	 Cf. Congregación para la Doctrina de la Fe, Donum Veritatis. Instrucción sobre 
la vocación eclesial del teólogo (Editrice Vaticana, Roma 1990).



440

(DoVe 12). Tal es así, que “constituye un deber del teólogo 
hacer conocer a las autoridades magisteriales los problemas 
que suscitan la enseñanza en sí misma, las justificaciones 
que se proponen sobre ella o también el modo como ha sido 
presentada. Lo hará con espíritu evangélico, con el profundo 
deseo de resolver las dificultades. Sus objeciones podrán 
entonces contribuir a un verdadero progreso, estimulando 
al Magisterio a proponer la enseñanza de la Iglesia de modo 
más profundo y mejor argumentado” (DoVe 30). Confiamos 
en que nuestra publicación preste este servicio a la Iglesia.


